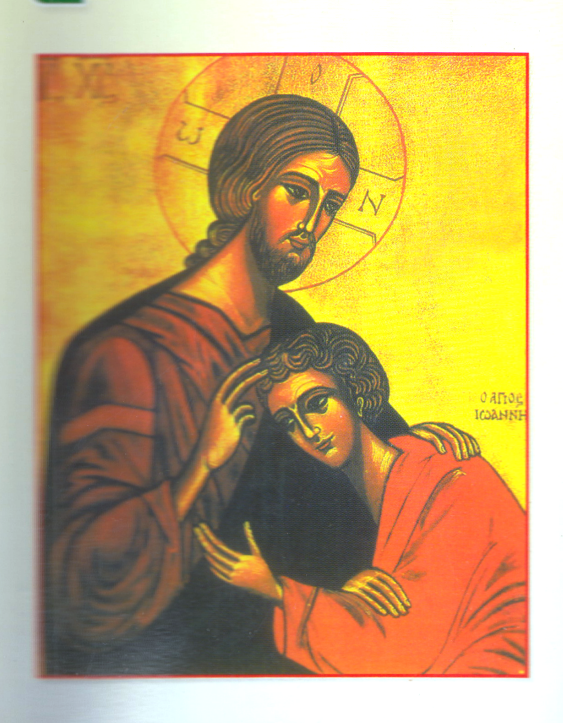
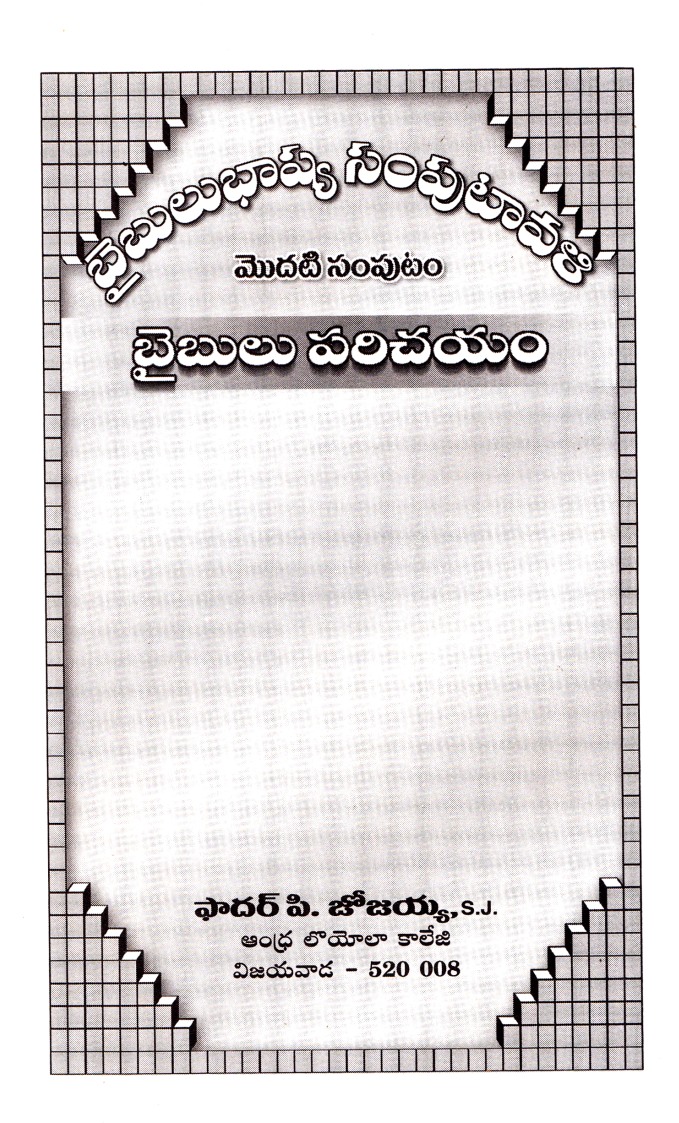
# Emmin how was

ညာထူရီ လဝဆွာမ်ာဝ

## ಶ್ರಮಲು ಬಿಲಿ ಬೆಯಂ





Copies : 3,000

First Edition: December 25, 2003

#### పర్యవేక్షణ :

#### Fr. THANAM MARREDY

Parish Priest

St. Peter's Cathedral Tarapeta VIJAYAWADA - 520 001 A.P. INDIA

#### ముద్రణానుమతి :

#### Rt. Rev. MALLAVARAPU PRAKASH

Bishop of Vijayawada

#### ప్రచురణ:

#### St. PETER'S CATHEDRAL

Education Desk For The Children Tarapeta VIJAYAWADA - 520 001 A.P., INDIA

#### **බ**ක්රාක්ෂවී బైబులు పరిచయం <u>නි</u>නාවා රටු රුදුව 18 ఆదిదంపతులు 42 యోసేపు కథ 60 నిర్గమం 73 సంఖ్యాకాందం 104 ಯೌಬು ಕಥ 117 తోబీతు, యూబితు, ఎస్తేరు, రూతు గ్రంథాలు 144 పూర్వవేద కథలు 171 బాధామయ సేవకుడు 184 బైబులు భక్తులు 201 11. బైబులు ధ్యానాలు 234 12. మహా వాక్యాలు 272 13. అష్టభాగ్యాలు 287

## మనవి మాట

బైబులు భాష్యం సంచికలను 1972లో ప్రారంభించాం. ఇప్పటికి 157 సంచికలు ముగిసాయి. వీటినే యిప్పుడు పది బైబులుభాష్యం సంపుటాలనుగా ముద్రించాం. ఈ సంచికల్లో ఓ 60 మాత్రం ఇదివరకే "బైబులు గ్రంథమాల" అనే పేరుతో పుస్తక రూపాన్ని సంతరించుకొని పలు ముద్రణలు పొందాయి.

ట్రస్తుతం ఈ 157 సంచికలను, వీటిల్లో వచ్చే అంశాలనుబట్టి, ఓ క్రమపద్ధతిలో అమర్చాం. ఈ సంపుటాల్లో వుంది ట్రధానంగా బైబులు వివరణలు, దైవశాస్త్ర విషయాలు, ప్రార్థనాంశాలు. మన కైస్తవ భక్తివిశ్వాసాలను బలపరచేది ముఖ్యంగా ఈ యంశాలే. ఎందరో వేదపండితుల భావాలు ఈ పుస్తకాల్లోకి వచ్చాయి. ఆ మహానుభావుంలదరికీ వందనాలు.

ఈ పుస్తకాలు మన కైస్తవమత సత్యాలను లోతుగా అర్థంచేసికోవదానికీ, ప్రార్థన జేసికోవదానికీ, ఇతరులకు బోధించదానికీ గూద ఎంతో వుపయోగపడతాయి. కనుక మన గురువులు, మఠకన్యలు, ఉపదేశులు, గృహస్థులు మొదలైనవాళ్లు ఎవరైనాసరే వీటిని వినియోగించుకొని ఆధ్యాత్మిక లాభాన్ని పొందవచ్చు.

చాల సంవత్సరాల పొడుగున కొనసాగించిన రచనలు కనుక ఈ గ్రంథాల్లో పునరుక్తులు అనివార్యమయ్యాయి. పాఠకులు మన్నింతురుగాక. మొదటడ్రాసిన సంచికలకు తర్వాత డ్రాసిన వాటికీ శైలిలోకూడ భేదం వుంది.

మన క్యాతలిక్ సమాజంలో పఠనాభ్యాసం లేదు. ఇది మనం అవశ్యం సవరించు కోవలసిన ప్రధానలోపాల్లో వొకటి. ఇందుకే ఈ గ్రంథాలను చౌకధరకే విక్రయిస్తున్నాం. ఈ పుస్తకాలు మన సాహిత్యరాశిని పెంచి మన ప్రజల్లో పఠనాభిరుచిని స్రోదిచేస్తాయని ఆశిస్తున్నాం. అసలు తెలుగులో మనకున్న క్యాతలిక్ సాహిత్యమే చాల తక్కువ.

ఫాదర్ టి.మర్రెడ్డిగారి ఆర్థిక సహాయంలేందే ఈ సంపుటాలు ఇప్పుడు, ఈ రూపంలో వెలుగు చూచేవి కావు. ప్రభువు ఆ మహనీయుని దీవించి ఆయన కృషిని సఫలీకృతం జేయునుగాక. విజయవాద మేత్రాసనం తరపుననే ఈ పుస్తకాలను ప్రచురిస్తున్నాం.

ఈ సంపుటాల్లో రచయిత 31 ఏండ్ల పొడుగున కొనసాగించిన అవిరళకృషి దాగివుంది. కరుణామయుడైన ప్రభువు యెరూషలేం దేవాలయంలోని సాయంకాలపు ధాన్యబలినివలె ఈ సాహిత్యబలిని గూడ నెనరుతో స్వీకరించునుగాక.

ఈ పుస్తకాలకు పరిచయవాక్యాలు వ్రాసియిచ్చిన విజయవాడ పీఠాధిపతులు, పూజ్యులు, మహాఘనత వహించిన డాక్టరు ఎం.(ప్రకాష్గారికి నమస్సుమాంజలులు. వీటిని సర్వాంగసుందరంగా ముద్రించిన శ్రీ పి.సాంబిరెడ్డిగారికి వారి సిబ్బందికి, ఓపికతో పూఫులు దిద్దిన శ్రీ వి. గోపాలరెడ్డిగారికి మా కృతజ్ఞతలు.

#### ಮುಂದುಮಾಲ

ఫా.జోజయ్య గారు తమ రచనల ద్వారా ఆంధ్ర శ్రీసభకు సుపరిచితులు. వారి అవిరళకృషి, సేవాతత్పరత, తెలుగులో చక్కని సాహిత్యాన్ని రాయాలనే తపన, దానికితగిన అంకితభావం వేనోళ్ల కొనియాడదగింది. వీరు రచించిన చిన్నచిన్న ఫుస్తకాలను సంకలనం చేయడం అనే డ్రక్రియ వీరి జీవితకాలంలోనే జరగకపోయినట్లైతే, ఈ గొప్ప సాహిత్యాన్ని కోల్పోయే అపాయం వుండేది. అరుదుగా పాఠకులకు తెలుగులో లభ్యమయ్యే బైబులును మరియు కతోలిక వేదాంతమునకు సంబంధించిన అంశాలను క్షుణ్ణంగా పరిశోధన జరిపి చక్కని భాషలో ఆంధ్ర కతోలిక సంఘానికి గత ముప్పది సంవత్సరాలపైగా అందించారు ఫా.జోజయ్య గారు.

తెలుగు కతోలిక శ్రీసభకు, బైబులును క్రైస్తవ సిద్ధాంతాలను అర్థం చేసుకోవాలన్న కోరిక గల క్రైస్తవేతరులకు ఫా.జోజయ్య గారు గొప్ప వరమని నేను భావిస్తున్నాను. వీరి రచనలు సత్యాన్ని అన్వేషించడం యెడల అయనకున్న పట్టుదలకు, అందరికి జ్ఞానోదయాన్ని కలిగించాలన్న తపనకు, మరియు ఆంధ్ర శ్రీసభ పురోభివృద్ధి యెడల ఆయనకున్న తృష్ణకు నిదర్శనాలు. సరళమైన స్వచ్ఛమైన, సామాన్య ప్రజలకు అర్థమయ్యే తెలుగుభాషలో రచింపబడిన ఈ పుస్తకాలను చదివి, ఆధ్యాత్మిక జీవిత వికాసానికి కైస్తవ సిద్ధాంతాలను లోతుగా అర్థం చేసికోవటానికి వీటిని వినియోగించుకోవాలని కోరుతున్నాను. ఎంతో నేర్పుతో, క్రమపద్ధతిలో విభజింపబడిన రచనలను "బైబులు భాష్య సంపుటావళి" అన్న పేరుతో పదిసంపుటాలుగా అచ్చు వేస్తున్నందుకు అభినందిస్తున్నాను. ఈ గ్రంథాల ప్రచురణ బాధ్యతను తన భుజాలపై వేసికొని, సమయాన్ని వెచ్చించి, వలసిన ఆర్థిక వనరులను చేకూర్చినందుకు, ఆంధ్ర శ్రీసభకు ఉపయోగకరమైన ఈ సాహిత్యాన్ని ప్రజలకు అందించాలనే మంచికార్యాన్ని చేపట్టి విజయంతంగా పూర్తి చేసినందుకు ఫా.మర్రెడ్డి గారిని నా హృదయపూర్వకంగా అభినందిస్తున్నాను.

ఆణిముత్యాల్లాంటి ఈ రచనలను ఆధ్యాత్మిక సంపత్తిగా అందరూ గుర్తించాలని, కతోలిక కైస్తవ సమాజమంతా ముఖ్యంగా మేత్రాణులు, గురువులు, మఠవాసులు అందరు ఈ కృషిని అభినందించాలని, ఆదరించాలని నా ఆకాంక్ష. మన ప్రజల స్తోమతకు తగినట్లుగా వీటి వెల కూడ చాల తగ్గించడమైనది. కావున ప్రతి ఒక్కరు, గ్రంథాలయాలు, ఆశ్రమాలు, మఠాలు, కతోలిక కేంద్రాలు ఈ అవకాశాన్ని సద్వినియోగం చేసుకోవాలని నా మనవి.

ఫా.జోజయ్య గారు చేసిన ఈ కృషిని మరోసారి అభినందిస్తూ, వారు ఇంకా ఆంధ్ర శ్రీసభకు తమ అమూల్యమైన సేవలను రానున్న కాలంలో అందించాలని మనసారా కోరుకుంటూ, ప్రార్థిస్తూ...

ఇట్లు మీ జ్ఞానతండ్రి + **మల్లవరపు ప్రకాష్** విజయవాద పీఠాధిపతులు

## 1. ಔಬುಲು ಏಶಿವೆಯಂ

బైబులు భాష్యం - 56

ఈ వ్యాసంలో మూడంశాలను పరిశీలిద్దాం. మొదటిది బైబులు సమాచారం, రెండవది బైబులు పఠనం, మూడవది భక్తివంతమైన బైబులు పఠనం.

## 1. బైబులు సమాచారం

#### 1. గ్రంథ సంఖ్య

అన్ని క్రైస్తవశాఖలు నూత్న వేదగ్రంథాలు 27 అని అంగీకరిస్తాయి. పూర్వ వేదగ్రంథాల సంఖ్య విషయంలో మాత్రం ఏకాభిప్రాయం లేదు. క్యాతలిక్ శాఖ ప్రకారం పూర్వవేద గ్రంథాలు 46. కనుక బైబులు గ్రంథాలు మొత్తం 73. ప్రోటస్టెంటు శాఖల ప్రకారం పూర్వవేద పుస్తకాలు 39. బైబులు గ్రంథాలు మొత్తం 66 మాత్రమే.

ఈ వృత్యాసం ఏలా వచ్చింది? హీట్రూ పూర్వ వేదంలో 39 పుస్తకాలు మాత్రమే పున్నాయి. ట్రోటెస్టెంటు శాఖలు ఈ సంఖ్యను అంగీకరించాయి. హీట్రూ పూర్వవేదానికి అనువాదమైన సెప్తువాజింత్ గ్రీకు బైబుల్లో మరి 7 గ్రంథాలు అదనంగా జేర్చి మొత్తం 46 పుస్తకాలు చేసారు. ఇది క్రీస్తుపూర్వం 3వ శతాబ్దంలో తయారైంది. ఈ యనువాదం కూడ ప్రామాణికమైంది కావడం చేత క్యాతలిక్ శాఖ దీని సంఖ్యను గ్రహించి పూర్వవేద గ్రంథాలు 46 అని శాసనం చేసింది.

సెప్తువాజింత్ బైబుల్లో అధికంగా వున్న గ్రంథాలు ఇవి. తోబీతు, యూదితు, బరూక్, మక్కబీయుల గ్రంథాలు రెండు, సొలోమోను జ్ఞానగ్రంథం, సీరా జ్ఞాన గ్రంథం. ప్రోటస్టెంటులు ఇవి కూడ ఉపయోగకరమైన పుస్తకాలేనని ఒప్పుకొంటారు. కాని వీటిని భగవత్ (పేరితమైన పుస్తకాలుగా మాత్రం అంగీకరించరు.

## 2. (పేరణం

"క్రీస్తు అనుసరణం" మొదలైనభక్తిమంతమైన కైస్తవ పుస్తకాలు చాలా పున్నాయి. వాటికీ బైబులుకీ ప్రధానమైన వృత్యాసం ఏమిటి? బైబుల్లో భగవత్ (పేరణం వుంటుంది. ఇతర పుస్తకాల్లో ఈ (పేరణం వుండదు. ఈ (పేరణంవల్ల బైబుల్లో అమోఘమైన ఫలశక్తి నెలకొని వుంటుంది. గ్రంథాన్ని చదివేవాళ్ళకు ఆశక్తి లభిస్తుంది.

కలాన్ని సాధనంగా వాడుకొని జాబు వ్రాస్తాం. అలాగే భగవంతుడు పరిశుద్ధ రచయితను సాధనంగా వాడుకొని వాళ్ళచేత దివ్యగ్రంథాలు వ్రాయించాడు. ఇదే (పేరణం – 2 పేత్రు 1, 21. దివ్యగ్రంథాల్లోని భావాలు దేవునివి కన్సక వాటి ప్రధాన రచయిత దేవుడే. నరులు కూడా వాటి రచయితలే. వాళ్ళు ప్రధానరచయితలు కారుగాని, యథార్థ రచయితలు. కొన్ని బైబులు పుస్తకాల్లో వాటి రచయితల ప్రత్యేక వ్యక్తిత్వం కొట్టవచ్చినట్లుగా కన్పిస్తుంది.

బైబులు ప్రధాన రచయిత భగవంతుడు కనుక దానిలో తప్పులుండవు. దైవవార్త ఒక్క పాపంలో దప్పితే అన్ని విషయాల్లోను నరుడై జన్మించాడు. ఆ దేవుని గ్రంథం కూడ ఒక్క దోషంలో తప్పితే అన్ని విషయాల్లోను మానవ గ్రంథంగా వెలసింది.

## 3. బైబులు సంస్కృతి

బైబులుకి నరులు కూడ యథార్థ రచయితలు. వాళ్లు దాన్ని ఆయాదేశాల్లో, ఆయాకాలాల్లో, ఆయాభాషల్లో, ఆయా సంస్కృతులకు అనుగుణంగా రచించారు. ఈ సంస్కృతులను అర్థం చేసికోందే బైబులు సరిగా బోధపడదు. దానిలో విశేషంగా హీట్రూ, గ్రీకు, రోమను సంస్కృతులు ప్రతిబింబిస్తుంటాయి.

#### 4. దేశకాలాలు

యిస్రాయేలు ప్రజలు మోషే నాయకత్వాన క్రీస్తు పూర్వం 13వ శతాబ్దంలో ఐగుప్తునుండి తరలివచ్చారు. యూదులు ఫరో బానిసంనుండి తప్పించుకొని వచ్చిన కథ అప్పటినుండి ముఖతః ప్రచారంలో వుంది. అది ఒక సంప్రదాయంగా రూపొందింది. క్రీస్తుపూర్వం 10వ శతాబ్దంలో సొలోమోనురాజు ఆస్థానవిద్వాంసులు ఈ మౌఖిక సంప్రదాయాన్ని గ్రంధస్థం చేయడం మొదలుపెట్టారు. అప్పటినుండి ఇంచుమించు క్రీస్తుపూర్వం రెండవ శతాబ్దందాకా గూడా పూర్వవేదగ్రంథాలను క్రమేణ లిఖిస్తూనే వచ్చారు.

నూత్న వేదగ్రంథాలను క్రీస్తు ఉత్థానమైనంక ప్రారంభించి మొదటి శతాబ్దం అంతంవరకూ వ్రాస్తూ వచ్చారు కనుక బైబులు లిఖితరూపంలో పూర్తికావటానికి కనీసం 1100 ఏండ్లయినా పట్టివుందాలి.

పాలస్తీనా దేశం, బాబిలోనియా, రోమను సామ్రాజ్యం మొదలైన పెక్కు తావుల్లో బైబులును బ్రాసారు. కనుక ఆ గ్రంథం ఒక్క తావులో, ఒక్క కాలంలో, ఒక్క రచయిత లిఖించింది కాదు. అది 73 పుస్తకాల గ్రంథాలయం. భిన్నరచయితలు, భిన్నస్థలాల్లో, భిన్న కాలాల్లో దాన్ని రచించారు. ఐనా (పేరణశక్తివల్ల పై 73 గ్రంథాలకు ఐక్యత సిద్ధించింది. అవి ఏకగ్రంథంగా రూపొందాయి. ఆ పుస్తకానికి ఐక్యతనిచ్చే ప్రధానభావం (కీస్తే. పూర్వవేదమంతా రాబోయే (కీస్తుని సూచిస్తుంది. నూత్న వేదమంతా వచ్చిన (కీస్తుని వర్ణిస్తుంది.

#### 5. మూల భాషలు, అనువాదాలు

పూర్వ వేదాన్ని చాలవరకు హీట్రూ భాషలోనే ద్రాసారు. కొన్ని పుస్తకాలనూ లేదా వాటి భాగాలనూ అరమాయికుభాషలోను, గ్రీకులోను గూడ ద్రాసివుంటారు. నూత్న వేదాన్ని పూర్తిగా గ్రీకులోనే ద్రాసారు.

హిట్రూ పూర్వవేదానికి మాసొరటిక్ హీట్రూ బైబులు అని పేరు. క్రీస్తు పూర్వం 3వ శతాబ్దంలో చేయబడిన గ్రీకుఅనువాదానికి సెప్తువాజింత్ బైబులు అని పేరు. క్రీస్తుశకం 4వ శతాబ్దంలో జెరోము చేసిన లాటిను అనువాదానికి వల్గేట్ అని పేరు.

ఇంగ్లీషు అనువాదాల్లో జెరూసలేం బైబులు, గూడ్న్యూస్ బైబులు డ్రేష్ఠమైనవి. తొలిదానిలో చక్కని వివరణలు లభిస్తాయి. రెండవ దానిలో అనువాదం చాలా సరళంగా వుండి మూల గ్రంథకర్తల భావం సులువుగా బోధపడుతుంది. ఆరెస్వీ బైబులు కూడ ముఖ్యమైందే.

తెలుగులో ట్రోటస్టెంటు బైబులు చాల కాలం నుండి సంపూర్ణంగా లభ్యమౌతూంది. కాని దానిభాష నేటి యాంధ్రభాషకు తగినట్లుగా వుండదు. ఇంతకంటె మెరుగైన భాషలో క్యాతలిక్ అనువాదం ఇటీవలే అచ్చయింది.

## 6. బైబులు రచనోద్దేశం

భగవంతుడు తన్ను గూర్చి, తాను నరులకు రక్షణాన్ని దయచేసే తీరును గూర్చీ తెలియజేయడానికి బైబులు ద్రాయించాడు. దాని ద్రధానోద్దేశం ఇదే. చరిత్రనుగాని, శాస్త్రజ్ఞానాన్నిగాని తెలియజేయడంగాని ఆ గ్రంథం ఉద్దేశం కాదు. వేదగ్రంథాలను సత్యాన్ని బోధించడంకొరకే ద్రాసారు అన్నాడు క్రీస్తు అనుసరణ గ్రంథకారుడు – 1,5,1. కనుక రక్షణసందేశాన్ని తప్పితే మరో అంశాన్ని దానిలో వెదకకూడదు.

#### 7. బైబులు అర్థాలు.

బైబులుకు చాలా అర్థాలున్నాయి. ఈ యర్థాలన్నిటి ప్రకారం పండితులు దాని వాక్యాలకు వివరణం చెప్పవచ్చు. మొదటిది, చారిత్రకార్థం. ఇది గ్రంథం వ్రాసిన రచయిత చారిత్రకంగా ఉద్దేశించిన అర్థం. ఉదాహరణకు, అతడు యెరూషలేమును పేర్కొన్నప్పుడు యూదుల రాజధాని నగరమైన యెరూషలేము పట్టణాన్ని ఉద్దేశించాడు. అన్ని అర్థాలకంటె ఈ చారిత్రక అర్థం ముఖ్యమైంది, బైబులుకి వివరణం చెప్పేప్పుడు.

రెండవది, పరిపూర్హార్థం. పూర్వవేదంలో చెప్పిన అంశాలు కొన్ని నూత్నవేదంలో నెరవేరాయి. అలా నెరవేరినప్పుడుగాని వాటి పరిపూర్హార్థం బయటపడలేదు. ఈ పరిపూర్హార్థం పూర్వవేద రచయితకు తెలియదు. ఉదాహరణకు "నా దేవా నా దేవా నన్నెందుకు చేయి విడిచావు?" అని సిల్వమీద (క్రీస్తు పల్కిన వాక్యం (మత్త 27,46) కీర్తన 22,1 లోనిది. అవాక్యం (క్రీస్తు నోటినుండి వెలువడినప్పుడేగాని దాని పరిపూర్ణార్థం బయటపడలేదు. కాని అది (క్రీస్తుకు వర్తిస్తుందని 22వ కీర్తన (వాసిన పూర్వవేద రచయితకు తెలియదు. అతడు తన్ను గూర్చే ఆ వాక్యాన్ని (వాసికొన్నాడు. నూత్న వేదంలో నెరవేరిన పూర్వవేద (పవచనాలు చాలవరకు ఈ శాఖకు చెందుతాయి.

మూడవది, సాంకేతికార్థం. పూర్వవేదంలోని వ్యక్తులూ, స్థలాలూ, సంఘటనలూ నూత్న వేదంలోని వ్యక్తులనూ స్థలాలనూ సంఘటనలనూ సూచిస్తుంటాయి. ఉదాహరణకు మోషే (క్రీస్తుని, యెరూషలేము శ్రీసభనీ, యూదులు రెల్లుసముద్రాన్ని దాటడం జ్ఞానస్నానాన్నీ సూచిస్తాయి.

బైబులు వాక్యాలకు ఇంకా ఇతరార్థాలు కూడ వున్నాయి.

## 2. బైబులు పఠనం

## 1. హృదయభక్తి

బైబులు కేవలం పండితులకొరకే గాదు, సామాన్యప్రజల కొరకు గూడ (వాయబడింది. కనుక కొద్దిపాటి జ్ఞానంకలవాళ్లు కూడ దాన్ని చదువుకోవచ్చు, చదువుకోవాలి. (గంథం చదువుకొని ప్రార్థనం చేసికొని హృదయం మార్చుకోవడం ముఖ్యమైన విషయం. బైబులుని విజ్ఞానార్జనం కొరకు గాక హృదయ పరివర్తనం కొరకు చదువుకోవాలి. సోదర(పేమ, వినయం, విశ్వాసం, నిర్మలాంతరాత్మ ఉన్న నరునికి బైబులు పఠనం ఎక్కువ ఫలితమిస్తుందన్నాడు అగస్టీను భక్తుడు.

భగవంతుడు ఓ తండ్రిలాంటివాడు. ఆ ప్రభువు బైబులు గ్రంథంలోనుండి మనతో ఓ నాన్నలా సంభాషిస్తాడు. మన తరుపున మనం దివ్యగ్రంథంలోని వాక్యాలను సొంత తండ్రి పలుకులనులాగా స్వీకరించాలి. బైబులంటే పరలోకంలోని తండ్రి ఈ భూలోకంలో ప్రవాసంలో వున్న తన బిడ్డలకు అనురాగంతో వ్రాసిన లేఖ అన్నాడు క్రిసోస్తం భక్తుడు.

ఇంకా, బైబులు గ్రంథం ఓమనుష్యావతారం లాంటిది. మనం ఆ గ్రంథాన్ని పఠించినపుడల్లా క్రీస్తు మనమధ్యలోకీ మనహృదయంలోనికీ వేంచేస్తాడు. కనుకనే క్రీస్తుని గర్భాన ధరించిన మరియమాతలాగే ఆ ప్రభువు వాక్యాన్ని వినేవాళ్లు కూడ ధన్యులౌతారు – లూకా 11, 27–28.

పై పెచ్చు దివ్యగ్రంథ పారాయణం సంస్కారాలను స్వీకరించడంతో సమానమైంది. "మనం క్రీస్తు శరీరాన్ని భుజించి అతని రక్తాన్ని పానం చేసేది ఒక్క దివ్యస్తత్పసాదంలో మాత్రమేకాదు, దివ్యగ్రంథ పఠనంలో కూడ" అన్నాడు జెరోము భక్తుడు, "దివ్యగ్రంథమనే పాత్రం నుండి (క్రీస్తుని పానం చేస్తాం" అని నుడివాడు ఆంట్రోసు భక్తుడు. (క్రీస్తు అనుసరణం బ్రాసిన తోమస్ అకెంపిస్ భావాల (పకారం, ఈ జీవిత యాత్రలో మనకు భోజనమూ వెలుగూ రెండూ అవసరమే. దివ్య సత్రృసాదం ఆ భోజనం, బైబులు ఆ వెలుగు –4, 11,4.

కదన బైబులు వంటబట్టాలంటే ఆత్మ అనుగ్రహం కూడ అత్యవసరం. పూర్వం దివ్యరచయితలను (పేరేపించి వాళ్లచే గ్రంథం చెప్పించింది ఆత్మ -2 పేత్రు 1, 21. శిష్యులకు సర్వసత్యాన్ని, అనగా (కీస్తుని, బోధించింది ఆత్మ - యోహే 16,13. నేడు మనకు బైబులు నేర్పించేది కూడ ఆత్మే. కనుక తాను ద్రాయించిన గ్రంథంపట్ల ఆసక్తినీ భక్తినీ కలిగించమని విశ్వాసులు ఆ పవిత్రాత్మనే అడుగుకోవాలి. ఆయాత్ముని అనుగ్రహం లేందే ఎవరికీ బైబులు వశపడదు.

## 2. కొన్ని చిక్కులు

చాలమంది పాఠకులు బైబులు పారాయణంపట్ల నిరుత్సాహం కనబరుస్తుంటారు. కొందరు, అది మాకు సరిగా అర్థంకావడంలేదని చెప్తారు. బైబుల్లో అన్ని విషయాలు మనకు అర్థంకావు, నిజమే. కాని దానిలో మనకు అర్థంకాని విషయాలకంటె అర్థమయ్యే విషయాలే ఎక్కువగా వుంటాయి. అది చాలదా? ఏ విద్య కూడ మనకు మొదటలోనే పూర్తిగా అర్థంకాదుగదా?

మరికొందరు, బైబులు చదువుతుంటే ఆసక్తికరంగా వుండదని సుమ్మర్లు పడతారు. ఈలాంటివాళ్లకు అసలు ఆధ్యాత్మిక విషయాలే రుచించవేమో! బైబుల్లో అన్ని భావాలూ ఆసక్తికరంగా వుండకపోవచ్చు. కాని ఆసక్తిని కలిగించే ఘట్టాలు మాత్రం చాలా వున్నాయి. కనుక మొదటలో పాఠకులు ఆయా భాగాలను ఎన్నుకొని మరీ చదువుతుందాలి.

ఇంకా కొందరు బైబుల్లో మాకు తెలియందేముంది, పూర్ప నూత్నవేద సంఘటనలు ఇంతకుముందే మాకు తెలుసుగదా అంటారు. ఇది పొరపాటు. బైబులు చాల లోతైన పుస్తకం. దాని వాక్యాల భావాలను మనం ఎప్పటికీ పూర్తిగా (గహించలేం. మళ్లామళ్లా చదివేకొద్దీ దానిలో (కొత్తభావాలు తగులుతూంటాయి. ఒక్క విషయం. సముద్రాలు పర్వతాలు వనాలు సూర్యోదయాస్తమయాలు మొదలైన ప్రకృతి సౌందర్యాలను ఒకసారి చూచాం గనుక మళ్లా చూడకుండా వుంటామా? ఒక్కసారి చూడ్డంతోనే వాటిల్లోని సౌందర్యాన్నంతటినీ (గహించినట్లేనా? రుచిగల భోజనమూ పిండివంటలూ ఒక్కసారి భుజించాం గనుక వాటిని మళ్లా భుజించకుండా వుంటామా? ఒక్కసారి భుజించడంతోనే ఆ పదార్థాల్లోని రుచినంతటినీ (గహించినట్లేనా? బైబులు పఠనం కూడ ఇంతే.

#### 3. పఠన ఫలితాలు

కైస్తవుడు బైబులు చదవకపోతే పెద్దనష్టానికి గురౌతాడు. అన్ని అనర్థాలకీ మూలం బైబులు జ్ఞానం లేకపోవడమేనన్నాడు క్రిసోస్తం భక్తుడు.

బైబులు పఠనంవల్ల సిద్ధించే ఫలితాలు చాలా వున్నాయి. మొదటిది, దేవుడు మనతో సంభాషిస్తాడు. ప్రార్థనం చేసికొనేపుడు మనం దేవునితో మాటలాడతాం. కాని బైబులు చదువుకొనేపుడు ఆ ప్రభువే మనతో సంభాషిస్తాడు. నరుడు దేవుని సందేశాన్ని ఆలించి ఊరట పొందడం గొప్ప భాగ్యం. క్యాంట్ అనే జర్మను తాత్వికుడు

> "గాధాంధకారపులోయగుండా పయనిస్తున్నా నేనే యపాయానికీ జంకను నీవు నాకు తోడైయుంటావు నీ చేతికోలా, నీ బడితా

నన్ను కాపాదుతూంటాయి"

అన్న 23వ కీర్తనలోని వాక్యం ప్రపంచంలోని పుస్తకాలన్నిటి కంటె గూడ తన కెక్కువ ఓదార్పుని చేకూర్చిపెట్టిందని చెప్పుకొన్నాడు. (గంథపఠనం ద్వారా ప్రభువు మనతో మాటలాడినపుడు మనకూ ఈలాంటి ఓదార్పే కలుగుతుంది.

రెండవది, మన దుష్టబుద్ధి నశించి మంచిశీలం అలవడుతుంది. వినయమూ, (పేమా, న్యాయబుద్ధీ, పాపాన్ని అసహ్యించుకోవడమూ మొదలైన సద్గణాలు మన హృదయంలో చోటుచేసికొంటాయి. "రాత్రి గతించి పగలు సమీపిస్తుంది" అన్న రోమీయుల జాబులోని వాక్యం చదివి పాపజీవితం జీవిస్తున్న అగస్టీను పరివర్తనం చెందాడు – రోమా 13, 12–14. హృదయ పరివర్తనాన్ని గొప్ప వర్రపసాదంగా భావించాలి.

మూడవది, మనం క్రీస్తుని నేర్చుకొంటాం. క్రీస్తుని తెలుసుకొని, అతన్ని (పేమించి, అతని యడుగు జాడల్లో నడచేవాడు కైస్తవుడు. పౌలు ఈ క్రీస్తుని సంపాదిస్తే చాలు అనుకొన్నాడు. అతనితో పోలిస్తే ఈ లోకంలోని వస్తువులన్నీ చెత్తాచెదారంలాగ విలువ లేనివని భావించాడు– ఫిలి 3,8. ఇక, ఆ ప్రభువుని తెలిసికొనే ప్రధాన మార్గం బైబులే. కావుననే జెరోము భక్తుడు, బైబులు తెలియని వాళ్ళకు క్రీస్తంటే యేమిటో తెలియదు అని నుడివాడు.

## 4. పఠనపద్ధతి

బైబులును పఠించే పద్ధతులు చాలా వున్నాయి. వాటిల్లో ఒక ఉత్తమ పద్ధతి "లెక్సియొ దివీన." భక్తిమంతమైన బైబులు పఠనమని ఈ ల్యాటిన్ పదాల భావం. దీనిలో వాక్య పఠనం, ఆలోచనం, ప్రార్థనం అని మూడు మెట్లుంటాయి. మొదటిది, బైబుల్లోని ఓ మంచి ఘట్టాన్ని ఎన్నుకొని జాగ్రత్తగా చదువుకోవాలి. ఉదాహరణకు యోహాను 15, 1-7. రెండవది, ఆ వాక్యాల భావమేమిటా అని నిదానంగా ఆలోచించి చూచుకోవాలి. క్రీస్తుతో ఐక్యమై అతని నుండి వర్రప్రసాద బలాన్ని పొందడం పై యోహాను వాక్యాల భావం. మూడవది, మనం చదువుకొన్న వేదవాక్యాలను పురస్కరించుకొని భక్తితో ప్రార్థనం చేసికోవాలి. ఈ ప్రార్థనం మనవి, పశ్చాత్తాపం, కృతజ్ఞత, ఆరాధనం అనే నానా రూపాల్లో కొనసాగవచ్చు. భక్తితో వేదవాక్యం చదువుకొన్నాక ఆత్మే మనచే ప్రార్థన చేయిస్తుంది. తెరచాప పదవనులాగ ఆ యాత్మ ప్రార్థనాజీవితంలో మనలను నడిపిస్తుంది.

ఈ మూడు మెట్ల పద్ధతిలో బైబులును చదువుకొనే భక్తులు అనతి కాలంలోనే విశేష లాభాలు సాధిస్తారు. రోజూ ఓ పావుగంట కాలమైనా ఈ ప్రక్రియకు వినియోగిస్తుందాలి.

## 5. సప్తసూత్రాలు

బైబులు పఠనంలో ఉపయోగపడే ముఖ్య సూత్రాలు ఏడున్నాయి. వాటిని క్రమంగా పరిశీలిద్దాం.

- 1. క్రియాశక్తి. బైబులు వాక్కులకు ఇతర గ్రంథాల వాక్కులకు లేని గొప్ప క్రియాశక్తి వుంటుంది. యెషయా ప్రవక్త ఈ క్రియాశక్తిని వానతో పోల్చాడు. వాన భూమిని పదును చేసి దానిలో పంట పండిస్తుంది. అలాగే ప్రభువు వాక్కు కూడ మన హృదయం మీద ఓ వానలా పనిచేస్తుంది. ఆ హృదయం దేవుని చిత్త ప్రకారం నడచుకొనేలా చేస్తుంది 55, 10–11. కీర్తనకారుడు ఈ క్రియాశక్తిని దీపంతో పోల్చాడు. దీపం మనకు చీకటిలో దారి చూపుతుంది. అలాగే దివ్యవాక్కు మనం ఈ జీవితయాత్రలో ఎటు వెళ్ళాలో ఎటు వెళ్ళకూడదో, ఏమిచేయాలో ఏమి చేయకూడదో తెలుపుతుంది. 119, 105. ఈలాంటి వాక్కుని మనం దైనందిన జీవితంలో వాడుకొని చక్కని ఫలితాన్ని పొందుతూండాలి. మన యింటిలో కరెంటు వేయించుకొంటే అది బోలెడన్ని పనులు చేసిపెడుతుంది. ఆలాగే బైబులుని వాడుకొంటే అది మన జీవితంలో బోలెడన్ని ఫలితాలను ఆర్జించి పెడుతుంది.
- 2. ఆకరిదప్పులు. అన్నపానీయాలకు ఆకరిదప్పులు గొంటాం. ఆలాగే వాక్యం కొరకు గూడ భక్తుడు ఆకరిదప్పులు కరిగించుకోవారి. అప్పుడే అది మనకు రుచించేది. కూటికీ నీటికీ మల్లె వాక్యానికి గూడ కరవు వస్తుంది అన్నాడు ప్రభువు ఆమోసు 8, 11-12. ఇది శాపవాక్యం. ఈ శాపానికి మనం గురికాకూడదు. కనుక ఏ ప్రొద్దూ వాక్యాన్ని చదువుకొంటూండారి. నరుడు భోజనంతో మాత్రమేగాదు వాక్యంతో గూడ జీవించారి మత్త 4,4.

- 3. నరుల సహాయం. ఇతియోపీయుడు యెరూషలేములో ప్రభువుని సేవించుకొని రథమెక్కి తిరిగిపోతూ యెషయా ప్రవచనం చదువుకొంటున్నాడు. "అతన్ని ఓ గొర్రెపిల్లలా వధ్యస్థానానికి నడిపించుకొనిపోయారు" అన్న వాక్యం అర్థంగాక తికమకలు పడుతున్నాడు. అప్పుడు ఫిలిప్పు ఆ వాక్యం క్రీస్తుకి వర్తిస్తుందని తెలియజెప్పి అతనికి క్రీస్తుని బోధించాడు. జ్ఞానస్నాన మిచ్చాడు. ఆచ 8, 36–39. (గంథాన్ని అర్థం చేసికోవడానికి బోధకుల ఉపన్యాసాలూ, వాఖ్యాగంథాలూ, పత్రికలూ మొదలైనవి ఉపయోగపధతాయి. ఈ సహాయాలన్నిటినీ మనం తప్పకుండా వినియోగించుకోవాలి. రక్షణార్జనంలో భగవంతుడేకాక నరుడుకూడ నరుడికి ఉపయోగపధతాడు.
- 4. విమర్శనా దృష్టి. పౌలు అతని శిష్యుడు సీల బెరియాకు వెళ్ళి అక్కడి యూదులకు సువిశేషబోధ చేసారు. ఆ ప్రజలు పౌలు సందేశాన్ని ఆసక్తితో విన్నారు. అతడు చెప్పింది నిజమా కాదా అని పరిశీలించి చూడ్డానికి వాళ్ళు అనుదినం పరిశుద్ధగ్రంథాన్ని తిరగవేసేవాళ్ళు. కడన ఆ యూదులు (క్రీస్తు శిష్యులయ్యారు ఆచ 17,10–12, బైబులుని ఎప్పుడుకూడ ఆలోచనాత్మకంగా చదవాలి. తెలివితేటలతో దానిలోని పూర్వాపరాలను గుర్తిస్తుందాలి.
- 5. దేవుని సందేశాన్ని భక్తితో వినాలి. దేవుడు తనతో మాటలాడబోగా బాలుడైన సమూవేలు భక్తిభావంతో "ప్రభూ! నీ దాసుణ్ణి, నీ సందేశాన్ని వినడానికి సిద్ధంగానే వున్నాను" అన్నాడు-1 సమూ 3, 10. నెహెమ్యా (గంథాన్ని చదువుతూండగా యూదభక్తులు నిలుచుండి (శద్ధతో ఆలించారు. నెహె 8,5. బెతనీ మరియ ప్రభువుకి శిష్యురాలై అతని పాదాల చెంత కూర్చుండి అతని బోధలు (శద్ధతో వింది లూకా 10, 39. ఈ భక్తుల్లాగే మనంకూడ దేవుని సందేశాన్ని భక్తితో ఆలించాలి. (గంథంలోనుండి ప్రభువు ఈనాడూ మనతో మాటలాడతాడు. అతడే స్వయంగా ఉపాధ్యాయుడై భక్తులకు బోధ చేస్తుంటాడు– యోహా 6,45.
- 6. వాక్యాన్ని పాటించాలి. వాక్యాన్ని వింటేనే చాలదు, దాన్ని ధ్యానం చేసికొంటేనే చాలదు. అనుదిన జీవితంలో దాన్ని పాటించాలి కూడ. వాక్యాన్ని కేవలం విని మరిచిపోతే అత్మ వంచనం చేసికోవడమే ఔతుంది. విన్నదాన్ని జీవితంలో పాటిస్తే దేవునినుండి దీవెనలు పొందుతాం యాకో 1,22. అలా పాటించినవాడు రాతి పునాదిమీదా, పాటించనివాడు ఇసుక పునాది మీదా ఇల్లు కట్టినవాడవుతాడు మత్త 7, 24–27. బైబులు వాక్కులకు మన జీవితాన్ని సవరించి మన తప్పులను సరిదిద్దేశక్తి వుంది 2 తిమొ 3, 16–17. అది ఓ న్యాయాధిపతియై మనకు తీర్పు చెపుతుంది కూడ హేబ్రే 4, 12.

7. చావుకిగాదు జీవానికి. కొందరికి బైబులులో మిడిమిడి జ్ఞానం వుంటుంది. వాళ్లు ఏవేవో పదాలనూ వాక్యాలనూ సాగదీసి వాటికి విపరీతార్థం చెప్తూంటారు. ఈలాంటి వాళ్ళు బైబులుని లోతుగా అర్థం చేసికోలేరు. రచయిత హృదయాన్ని గుర్తించలేరు. వీళ్లు బైబులుకి అపార్థాలు కల్పించి స్వీయ నాశం తెచ్చుకొంటారు – 2 పేత్రు 3, 16. డ్రాత పూర్వకమైన చట్టం చావుకి దారితీస్తుందనీ, ఆత్మ జీవాన్ని దయచేస్తుందనీ చెప్పాడు పౌలు – 2కొ 3,6. దివ్య గ్రంథాన్ని లోతుగా అర్థం చేసికోక వెర్రిమొర్రిగా అర్థంచేసికొంటే అది మనకు డ్రాత పూర్వకమైన చట్టం మాత్రమేఐ చావుని తెచ్చిపెడుతుంది. ఆ గ్రంథాన్ని లోతుగా అర్థంచేసికొని దానివలన మన హృదయాన్ని మార్చుకొంటే అది మనకు జీవాన్ని దయచేస్తుంది. ఎమ్మావు శిష్యులు ఈలా ప్రభువు వాక్కు ద్వారా జీవాన్ని పొందారు – లూకా 24, 32.

#### ఉపసంహారం

చాలామంది బైబులును గూర్చి వినగోరుతారుగాని బైబులును మాత్రం చదవరు. ఇది చాల చెడ్డపద్ధతి. బైబులును గూర్చి వింటేకాదు, స్వయంగా చదువుకొని ప్రార్థనం చేసికొంటే బైబులు వస్తుంది. ఈత వేయడం ద్వారా ఈతా, పాట పాడడం ద్వారా పాటా, నాట్యం చేయడం ద్వారా నాట్యమూ, క్రీడను అఖ్యాసం చేయడం ద్వారా క్రీడా వస్తాయి. కేవలం ఈ కార్యాలను గూర్చి ఉపన్యాసాలు వింటే ఇవి రావు. బైబులు కూడ ఇంతే. కనుక భక్తుడు స్వయంగా దివ్మగ్రంథ పారాయణానికి పూనుకోవాలి. రోజూ ఓ పావుగంట కాలమైనా గ్రంథం చదువుకోవాలి.

## 3. భక్తిమంతమైన బైబులు పఠనం 1 - బైబులు పఠనం

## 1. దివ్య గ్రంథాలు :

పౌలు శిష్యుడు తిమోతి చిన్నవాడుగా ఉన్నపుడే అమ్మమ్మ అతన్ని ఒడిలో కూర్చోబెట్టుకొని దివ్యగంథం చదివించేదట (2తిమొ. 1:5, 3:15). తరువాత చాల యేళ్ళు గడచాక, నీవు చిన్ననాడే అలవాటు చేసుకున్న బైబులు పఠనాన్ని అశ్రద్ధ చేయవద్దని పౌలు తిమొతిని హెచ్చరించాడు (1తిమొ. 4:13). (పాచీన క్రైస్తవులు దివ్య సత్ర్వసాదంతో పాటు దివ్యగంథ భాగాలనుగూడ మెడలో తాయతులుగా కట్టుకునేవాళ్ళు. వాటికన్ కౌన్సిల్వంటి పెద్దపెద్ద సమావేశాల్లో యీ (గంథాన్ని సభామధ్యంలో వుంచేవాళ్ళు. ఆ సభకు ఈ (గంథమే అధ్యక్షస్థానం వహించేది. అగస్టిన్, (ఫ్రాన్సిస్వంటి గొప్ప పునీతులు యీ (గంథం చదివి పరివర్తనం చెందారు.

గ్రీకు, లాటిన్ పితృపాదులు ఈ గ్రంథాన్ని నిత్యం పఠించేవాళ్లు. "ప్రభు దేహాన్నిమల్లె ప్రభు గ్రంథాన్ని కూడ శరణు పొందుతూన్నాను" అనేవారు ఆంటియోకయ ఇన్యాసివారు. "దివ్యగ్రంథం ఓ పొలంలాంటిది. ఈ పొలంలో దాగివున్న నిధి (క్రీస్తే. బైబులు తెలియనివాళ్ళకు (క్రీస్తంటే యేమిటో తెలీదు" అనేవారు జెరోముగారు. "పరలోకంలోని తండ్రి ప్రవాసంలోవున్న మనకు అనురాగంతో వ్రాసిన లేఖలు యీ దివ్య గ్రంథాలు" అనేవారు (క్రిసొస్తంగారు. "తిరుసభ అనే కన్యకు అర్పింపబడిన వరకట్నం దివ్యగ్రంథం" అనేవారు (గైగోరీగారు. "సువార్త (క్రీస్తు కంఠం" అనేవారు అగస్టినుగారు. ఈలా తొలిరోజులలోనుండి కైస్తవ ప్రజలు (శద్ధతో పఠిస్తూవచ్చిన యీ గ్రంథాన్ని మనంగూడ ఆదరంతో చదువుతూండాలి.

## 2. భగవత్ప్రేరితాలు :

అన్నిపుస్తకాలు మనుష్యులు వ్రాసారు. కాని ఈ బైబులుగ్రంథాన్ని దేవుడే వ్రాసాదు. కలాన్ని సాధనంగా వాడుకొని జాబు వ్రాస్తుంటాం. ఇదేవిధంగా భగవంతుడుగూడ నరుణ్ణి సాధనంగా వాడుకొని ఈ గ్రంథాలు వ్రాసాడు. దేవుని పరిశుద్ధాత్మ కొందరు రచయితలను (పేరేపించి యీ గ్రంథాలను వ్రాయించింది (2 పేత్రు 1:21). దివ్యగ్రంథానికున్న విలువంతా గూడ యీ భగవ్రత్పేరణం అనే అంశంమీదనే అధారపడి వుంటుంది. ఈ విషయం మీదట స్పష్టమౌతుంది.

## 3. మరో మనుష్యావతారం :

దివ్మగ్రంథం మరో మనుష్యావతారం లాంటిది. అక్కడ (క్రీస్తు మానుష దేహంలో దైవ సాన్నిధ్యం వుంది. ఇక్కడ యీ గ్రంథంలోను దైవ సాన్నిధ్యం నెలకొనివుంది. అక్కడ మో దేహం దేవుణ్ణి కప్పివేసింది. ఇక్కడ ముద్రాక్షరాలు దేవుణ్ణి కప్పివేసాయి. దైవ వాక్కే (క్రీస్తు. దైవవాక్కే దివ్మగ్రంథం కూడాను. వాక్కు దేహం ధరించి మన మధ్యలో నివసించింది (యోహా. 1:14). పవిత్రాత్మ సహకారంవల్ల దైవవాక్కు కన్యగర్భంలో మానుషరూపం దాల్చింది. మళ్ళా అదే పవిత్రాత్మ సహకారంవల్ల దైవవాక్కు రచయితల ఉదరంలో మస్తిష్కంలో రూపందాల్చి దివ్మగ్రంథమై వెలువడింది.

### 4. క్రీస్తును ముఖాముఖి కలుసుకుంటాం :

నాటి పాలస్తీనా దేశంలోని స్ట్రీపురుషులు క్రీస్తును కలసికున్నారు. మరియా మార్తలు చనిపోయిన తమ్మునికోసం, కుష్టరోగులు రోగనివారణకోసం, శతాధిపతి సేవకునికోసం, కననీయ స్ట్రీ కొమార్తెకోసం ప్రభువును సమీపించారని వింటున్నాం. ప్రభువు వాళ్ళకు మేలికార్యాలు చేసాడు. వారి బాధలను తీర్చాడు. కాని ప్రభువు నేడు భౌతికంగా యీ మంటిమీద లేదు. మరి (కీస్తు నెక్కడ కలసికుంటాం? ఈ దివ్యగ్రంథంలోను, కైస్తవ సంస్కారాల్లోను (దేవద్రవ్యానుమానాలు). ఈ గ్రంథంద్వారా (ప్రభువు నాటి పాలస్తీనాలోని స్త్రీ పురుషులకుమల్లె నేడు మనకూ సాక్షాత్కరిస్తాడు. మనకూ మేలికార్యాలు చేస్తాడు.

#### 5. ప్రభుజీవితం పొడిగింపబడుతూంది:

దివ్యారాధనంలో యీ గ్రంథాన్ని చదువుతూంటాం. దినదినం పూజలో ప్రభుబోధలు, సామెతలు, అద్భుతాలు చదువుతూంటాం. క్రిస్మసు పాస్కమొదలైన పందుగ దినాల పూజల్లో ప్రభుజీవిత ఘట్టాలు చదువుతూంటాం. ఈ విధంగా దివ్యారాధనలో చదివే బైబులు భాగాలద్వారా క్రీస్తుజీవితం మనమధ్యలో పొడిగింపబడుతూంది. ఈ గ్రంథం ద్వారా పీఠంమీదనుండి ప్రభువు మళ్లా మనతో మాటలాడుతాడు, మనకు బోధిస్తుంటాడు. మనకు మేలికార్యాలు చేస్తూపోతాడు. ఈవిధంగా దివ్యారాధనం ప్రభుజీవితాన్ని మనమధ్యలో కొనసాగిస్తుంది.

## 6. ఓ సంస్కారం :

దివ్యగంథం ఓ సంస్కారం. ఏడు సంస్కారాల్లో ఒకటి కాదుగాని వాటివలె ఫలవంతమైంది. అందుకే పితృపాదులు దీన్ని స్రత్ఫసాదంతో పోల్చారు. "మనం (క్రీస్తు శరీరం భుజించి (క్రీస్తురక్తం పానం జేసేది దివ్య స్రత్ఫసాదంద్వారా మాత్రమేగాదు, దివ్యగంథ పఠనంద్వారా గూడ" అనేవాళ్లు జెరోముగారు. "దివ్యగ్రంథమునే పాత్రం నుండి (క్రీస్తును పానంచేస్తున్నాం" అనేవాళ్ళు అంట్రోసుగారు. "దివ్యభోజనం స్వీకరించినప్పుళ్లాగే దివ్యగంథం పఠించినప్పుడు గూడ పిశాచాలు భయంతో మన చెంతనుండి పారిపోతాయి" అనేవాళ్లు అతనేష్యస్గారు. (క్రీస్త్వనుసరణ గ్రంథం ట్రాసిన టోమస్ ఆకెంపిస్ భావాలట్రకారం, మన దేవాలయంలో రెండు పేదికలుంటాయి. ఓదానిపై సత్ర్వసాదముంటుంది, మరోదానిపై బైబులుంటుంది. స్రత్ససాదం భోజనం. ఈ భోజనాన్ని భుజించి జీవిస్తాం. బైబులు వెలుగు. ఈ వెలుగులో సురక్షితంగా నడుస్తాం. మనకు భోజనం ఎంత అవసరమో వెలుగుకూడ అంత అవసరం (4,11,4). స్రత్ససాదానికిముందు "శిరమును వంచుడి" అంటూ భక్తిని (ప్రదర్శిస్తూ మోకరిల్లుతాం. ఇదే భక్తిఆరాధనలు దివ్యగంథంపట్ల గూడ (ప్రదర్శించాలి. అక్కడిలాగే యిక్కడకూడ దైవసాన్నిధ్యం వుంది అన్నాం.

యథార్థ క్రైస్తవుడు దివ్యస్మత్పసాదాన్ని సేవించకముందు దివ్యవార్తను సేవించాలి. ఇది దానికి తయారుచేస్తుంది. అంచేత పూజబలికి ముందు కొంతకాలం బైబులు పఠించి ధ్యానం చేసికోవాలి. దివ్యభోజనం లాగే దివ్యవార్తగూడ మనకు జీర్ణంగావాలి. దివ్యభోజనంలో పాల్గొని దివ్యవార్తలో పాల్గొననివాడు సగం కైస్తవుడు మాత్రమే.

## **7.** క్రీస్తు రూపం :

బైబులు చదవడం ద్వారా క్రీస్తు రూపాన్ని హృదయంలో చిత్రించుకుంటాం. క్రీస్తు భావాలను పెంపొందించుకుంటాం. క్రీస్తును అనుకరిస్తాం. క్రీస్తులోనికి మారిపోతాం. ఉదాహరణకు, పరస్టీలనుగూర్చి మన హృదయంలో చెడు కోరికలు కలుగుతాయి. పరస్టీని మోహదృష్టితో చూచినా మానసిక వ్యభిచారం చేసినట్లే అన్న ప్రభువాక్యం పర్వత ప్రసంగంలో చదువుతాం. ఈ వాక్యాన్ని మననం జేసికొని మన హృదయంలోని చెడు కోరికలను అణచుకుంటాం. లేదా, ఎదుటివాళ్ళమీద పగగా వుంటాం. మిత్రులనేగాదు శత్రువలనుగూడ (పేమించండి అన్న ప్రభువాక్యం పర్వత ప్రసంగంలో గుర్తిస్తాం. గుర్తించి మనలోని ద్వేషాన్ని అణచుకుంటాం. ప్రభుసందర్శనం వలన జక్కయపాపజీవితం మార్చుకున్నాడు (లూకా 19:8). అదేవిధంగా మనంగూడాను. బైబులు పఠనంద్వారా భక్తుడు రోజురోజుకు క్రీస్తులోనికి మారిపోవాలి. క్రీస్తురూపం పొందుతూండాలి.

పౌలు తాను క్రీస్తును బోధించకముందు ఆరు మాసాలకాలం అరేబియా ఎడారిలో క్రీస్తును ధ్యానించుకున్నాడు. మొదట ప్రభుసాక్షాత్కారం కలిగించుకొని ఆ పిమ్మటగాని తాను హృదయంలో చిత్రించుకున్న క్రీస్తును ఇతరులకు బోధించలేదు (గల. 1:17).

## 8. క్రియాత్మక శక్తి :

దైవవాక్కు శక్తిమంతమైంది. అందుకే యీ వాక్కును వర్షంతో పోల్చాడు యెషయా (పవక్త (55:10). ఆకాశంనుండి వచ్చినవాన వ్యర్థంగా బోదు. నేలను పదునుజేసి, పైరు పండించి, సేద్యగానికి అన్నం అందిస్తుంది. అలాగే (ప్రభువుచెంతనుండి వెలువడిన వాక్యంగూడ వ్యర్థంగా బోదు. మన హృదయాలను సోకి మెత్తపరుస్తుంది. (ప్రభువు సంకర్పించుకున్న కార్యాలను మనచే చేయించితీరుతుంది. దైవవాక్కులో ఈ (క్రియా సాధన శక్తివుంది. అందుకే (ప్రభువు ఆజ్ఞాపింపగానే సృష్టి జరిగింది. వెలుగు కలగాలి అనగానే కలిగింది. నెమ్మది కలగాలి అనగానే అలలు సమసిపోయి సరస్సు (ప్రశాంతమైంది. కుష్ఠ పోవాలి అనగానే కుష్ఠరోగి స్వస్థుడయ్యాడు. (క్రియత్మకమైన ఈ దైవవాక్కే నేడూ మనకు బైబుల్లో లభిస్తుంది. బైబులు (వ్రాసినవాడు భగవంతుడు అన్నాం. అంచేత బైబులు చదివేప్పుడు భగవంతుని (ప్రత్యక్షశక్తి మనమీద పనిచేస్తుంది. "సువార్త (క్రీస్తు కంఠం" అన్న అగస్టిన్ భావం యిదే. అన్మగంథాల్లో వేటిల్లో గూడ యీ శక్తి వుండదు.

## 9. విశ్వాసం :

బైబులును విశ్వాసంతో చదవాలి. (క్రీస్తేమో అనాదూ యీనాదూ యేనాదూ రక్షకుడే. కాని మనలో చాలినంత విశ్వాసం వుండదు. అంచేత అతడు మనపట్ల రక్షకుళ్లా వృవహరించడు. అనాడు చాలమంది (క్రీస్తులో మానవుణ్ణేగాని దేవుణ్ణి చూడలేకపోయారు. చాలమంది దివృ సత్పసాదంలో రొట్టెముక్కనేగాని (ప్రభుసాన్నిధ్యాన్ని గుర్తింపలేరు. ఇంకా చాలమంది తిరుసభలో ఓ మానవ సమాజాన్నేగాని (క్రీస్తు సాక్షాత్కారాన్ని గుర్తించలేరు. ఈలాగే బైబుల్లోగూడ చాలమంది ఓ పుస్తకాన్నే గాని భగవంతుని వునికిని గుర్తింపలేరు. చాలా పుస్తకాల్లో యిదీ వొకటి అనే దృష్టితో చదివేవాళ్ళకు బైబులు సత్ఫలితాన్ని యీనుదు.

#### 10. ఒరపిదీ రాయి :

బైబులును మనం భక్తితో చదువుతున్నామా అనే ద్రుశ్వకు సమాధానం ఒక్కటే వొక్కటి. ఆ గ్రంథంలో మనం ద్రభువును కలసికోవాలి. ఆ ద్రభువాక్యం మనకు ఓ అనుభూతిని కలిగించాలి. ఈ యనుభూతిని కలిగించుకున్నవాడే బైబులు పఠిత. తన గొత్మెలేవో ద్రభువుకు తెలుసు, వాటికీ ద్రభుస్వరం తెలుసు (యోహా. 10:3-5). బైబుల్లోని ద్రభుస్వరాన్ని గుర్తించిననాడుగాని మనం బైబులు చదివినట్లుగాదు. ఈలా గుర్తించింది మరియ. ఆమె (కీస్తుకోసం వెదకుతూంది. తోటమాలి అనుకొని ఉత్యాన(కీస్తును గుర్తుపట్టలేకపోయింది. అప్పుడు ద్రభువు "మరియా" అని పిలచాడు. వెంటనే ఆ స్వరాన్ని గుర్తుపట్టి, ద్రభూ అంటూ యేసు పాదాల మీద ద్రాలింది ఆ భక్తురాలు (యోహా. 20:16). ద్రభు వాక్కును విన్న ఆ భక్తురాలి అనుభూతి ఆలాంటిది. ఈలాగే ఎమ్మావు నుండి తిరిగివచ్చే శిష్యులుగాడ "అతడు లేఖనాలనుగూర్చి మనతో మాటలాడుతూవున్నపుడు మన హృదయం ద్రజ్వరిల్లలేదా " అని అనుకుంటారు (లూకా 24:32). దివ్యగంథాన్ని భక్తితో చదువుతున్నామా లేదా అని తెలిసికోవడానికి యీ యనుభూతి ఒరపిడిరాయిలాంటిది.

## 11. ఆత్మ అనుగ్రహం :

పరిశుద్ధాత్మ కొందరు భక్తులను (పేరేపించి దివ్యగ్రంథాలను ద్రాయించింది అన్నాం. తాను ద్రాయించిన దివ్యగ్రంథంలో ఈ యాత్మ వసిస్తూవుంటుంది. ఈ యాత్మ (పేరణం, సహకారం లేందే బైబులును అర్థం చేసికోలు. బైబులు బోధించే (కీస్తును (పేమించలేం. కనుక బైబులు చదవకముందు యీ యాత్మ అనుగ్రహం అడుక్కుంటూ వుండాలి. బైబులును ఆసక్తితో చదివి అర్థంజేసికోవాలని యీ యాత్మను వేడుకుంటూ వుండాలి.

## 12. నిత్యజీవం :

నా దేహాన్నే ఆహారంగా యిస్తానన్నాడు ప్రభువు. బ్రతికివున్న మనిషిని ఎలా భుజిస్తామా అని శిష్యులంతా ప్రభువును విడచి వెళ్ళిపోతారా. పేతురు మొదలైనవాళ్ళు ఒకరిద్దరు వెంటరావడం జూచి "మీరు గూడ వెళ్ళిపోతారా యేమిటి" అని అడిగాడు ప్రభువు. "ప్రభూ, మేమెక్కడికి వెళ్తాం, నిత్యజీవం ఇచ్చే పలుకులు మీ నోటినుండి వెలువడుతూన్నాయి" అన్నాడు పేతురు (యోహా. 6:69). ఔను, ఈ గ్రంథం చదివేవాళ్ళు దానిలోని పలుకులు ఆరించేవాళ్ళు నిత్యజీవం పొందుతారు. ఈ పుస్తకాన్ని అనాదరం జేసేవాళ్ళు మృత్యుపు వాతబడతారు (బరూక్ 4:1).

ఇంతవరకు మనం బైబులు పఠనావశ్యకాన్ని గూర్చి విచారించి చూచాం. కాని బైబులును భక్తితో పఠించడం ఎలాగ? ఈ యంశం రెండవ భాగంలో వివరింపబడుతుంది.

## 2. భక్తియుతమైన బైబులు పఠనం

బైబులును చదివే మార్గాలు చాలావున్నాయి. శాస్త్రదృష్టితో, విజ్ఞానాన్ని అర్జించాలి అన్న కోరికతో బైబులు చదవవచ్చు. ఈలా కాకుండ ప్రార్థన చేసికోవాలి, జీవితాన్ని చక్కదిద్దుకోవాలి అనే కోరికతోను బైబులును చదువుకోవచ్చు. ఈ రెండవ విధానానికే "లెక్సియొ దివీన" అని పేరు. అనగా భక్తియుతమైన బైబులు పఠనం. ఇక యీ విధానాన్ని గూర్చి విచారిద్దాం.

బైబులు చదివి ప్రార్థన చేసికోవడం మన ఆశయం. మామూలుగా ప్రార్థనం చేసికునేప్పుడు మనం దేవునితో సంభాషిస్తూంటాం. ప్రార్థనా పూర్వకంగా బైబులు చదువుకునేప్పుడు దేవుడు మనతో సంభాషిస్తూంటాడు. జీవితంలో యీ రెండు రకాల సంభాషణలూ అవసరమే.

కాని ప్రార్థనాపూర్వకంగా బైబులు పఠించడం ఎలాగ? బైబులు పఠనానికి చాలామంది భక్తులు చాలా మార్గాలు సూచించారు. వానిలో కొన్నింటిని సమన్వయపరచి "లెక్సియొ దివీన" విధానం క్రింద అమర్చి యిక్కడ పొందుపరుస్తున్నాం.

#### 1. నియమిత కాలం :

ఆదర్శ కైస్తవుడు డ్రతిదినం కనీసం ఓ పావుగంట కాలమైనా బైబులు చదువుకోవాలి. ఈ పావుగంటకూడాను నెమ్మదిగాను ప్రశాంతంగాను వుండే కాలం ఎన్నుకోవాలి. భక్తుడు భగవంతునికి వాడిపోయిన పూవులు సమర్పింపడు. సాధారణంగా వేకువజాము లేక ఉదయం బైబులు పఠనానికి (శేష్ఠమైంది. ఉదయాన్నే బైబులు చదువుకొని ప్రార్థించుకున్నట్లయితే ఆ దినమంతా ప్రభువుకి అంకితమౌతుంది, ధన్యమౌతుంది. ఈ యుదయకాల బైబులు ప్రార్థనం వేయి ఏనుగుల బలాన్ని ఇస్తుంది. ఐనా, ఎవరైనా కారణాంతరాలచే మరొక కాలం బైబులు పఠనానికి వినియోగించుకుంటామంటే అభ్యంతరమేమీ లేదు.

## 2. భగవత్సాన్నిధ్యం :

బైబులు వఠనానికి ముందు భగవత్సాన్నిధ్యం కలిగించుకోవాలి. సర్యాంతర్యామియైన ప్రభువు మన యీ పఠనాన్నిగూడ గమనిస్తాడు. కనుక మనం భక్తిప్రపత్తులతో యీ గ్రంథాన్ని చదువాలి. వినయవిధేయతలతో ప్రభువాక్యాన్ని ఆలించాలి. "ప్రభూ! నీ సేవకుడు ఆలిస్తూనే వున్నాడు, సెలవీయి అన్నాడు బాలుడైన సమూవేలు. (1, సమూ 3:10). "ప్రభూ! నా కన్నులు తెరువు, నేను నీ ధర్మశాస్త్రం బోధించే ఆశ్చర్యకరమైన సంగతులను గుర్తిస్తాను" అన్నాడు కీర్తనకారుడు (119:18). ఈలాంటి వాక్యాలను వేనినైనా వాడుకొని భగవత్సాన్నిధ్యం కలిగించుకోవచ్చు.

ఆ పిమ్మట పరిశుద్ధాత్మను ప్రార్థించాలి. భక్తులను ప్రబోధించి దివ్యగ్రంథాలను వ్రాయించింది యీ యాత్మ. పునీతులను ప్రబోధించి దివ్యగ్రంథ బోధనల ప్రకారం వాళ్ళు తమ జీవితాలను తీర్చిదిద్దుకునేలా చేసిందీ యీ యాత్మమే. నేడు మనలను ప్రభుమార్గాల్లో నడిపించేది, మనకు "సర్వసత్యం" బోధించేది యీ యాత్మమే (యోహా. 14:26). కావున మనంగూడ మనం చదువుకునే యీ దివ్యగ్రంథాన్ని అర్థంజేసికోవాలనీ, అర్థంజేసికున్న అంశాన్ని జీవితంలో ఆచరణలో పెట్టాలనీ యీ యాత్మను అడుక్కోవాలి. ఈ క్రింది ప్రార్థనలాంటి ప్రార్థనను ఓదాన్ని వాడుకోవచ్చు. "కైస్తవ ప్రజలను నడిపించే దివ్యాత్మమా! నీవు వ్రాయించిన ఈ దివ్యగ్రంథాన్ని నీవే ఉపాధ్యాయుడవై నాకు బోధించు. నా బుద్ధిశక్తిని ప్రబోధించు. నేను చదువుకునే యీ బైబులు గ్రంథాన్ని అర్థంజేసికునేలా చేయి. నా పృదయాన్ని మేలుకొల్పు. నేను అర్థంజేసికున్న సత్యాలను ఆచరణలో పెట్టేలా చేయి. నేను తెలుసుకున్న క్రీస్తును (పేమించి సేవించేలా అనుగ్రహించు ఆమెన్.

#### 3. పఠనం :

ఆ పిమ్మట బైబుల్లోని ఓ భాగాన్ని చదువుకోవాలి. ఈ భాగం కొన్ని వాక్యాలు కావచ్చు, లేక ఓ యధ్యాయం కావచ్చు. కాని యీ భాగాన్ని ముందుగనే నిర్ణయించుకొని వుండాలి. బైబులు గ్రంథంలోని అన్ని పుస్తకాలు, అన్ని పుటలు తప్పనిసరిగా అర్థమౌతాయి, ప్రార్థనకు ఉపయోగపడతాయి అన్న నియమం యేమీలేదు. అంచేత కాలవ్యయం కలక్కుండా వుండాలంటే మన అవసరానికి ఉపయోగపడే వాక్యాలను ముందుగనే నిర్ణయించుకొని వుండాలి.

కుటుంబజీవితం జీవించేవాళ్లు కుటుంబమంతటితో సమావేశమై, ఒకరు చదువుతూండగా అందరు వాక్యాన్ని ఆలించి, ఆ పిమ్మట సమష్టిగా అందరూ ప్రార్థనం జేసికోవడం మంచిది. రోజురోజు కుదరకపోయినా అప్పుడప్పుడు ఈ సమష్టి పఠనం జరుపుకోవడం ఉత్తమం. వ్యక్తిగతంగా గాని కుటుంబవారిగాగాని ఎవరి బైబులు వాళ్ళకు వుండాలి.

#### 4. ఆలోచనం :

బైబులు భాగాన్ని చదివి ముగించాక ఆ చదువుకున్న వాక్యాలను గురించి కొంతకాలం అలోచించి చూచుకోవాలి. ఆ విన్న సంఘటనను ఓ దృశ్యంలాగ మనోనేత్రాలముందు చిత్రించుకోవాలి. ఈ వాక్యాల్లో ఎవరు మాటలాడుతున్నారు? ఎక్కడ యెవరితో యేమి మాటలాడుతున్నారు? ఏమి చేస్తున్నారు? ఎందుకు అలా చేస్తున్నారు? ఈలాంటి ప్రశ్నలు బైబులు భాగాలను అలోచించి చూచుకొని అర్థం చేసికోవడానికి ఉపయోగపడతాయి.

## **5.** ట్రార్థనం :

ఆ పిమ్మట మనం చదువుకున్న భాగాన్ని తలంచుకొని ప్రార్థనం చేసికోవాలి. ఆయా బైబులు భాగాల సందర్భాన్నిబట్టి మన ప్రార్థనం బహుముఖాలుగా వుండవచ్చు. మనమూ తూరుపుదేశపు జ్ఞానుల్లాగ ప్రభువును ఆరాధింపవచ్చు. స్వస్థుడైన కుష్ఠరోగిలాగ ప్రభువునకు కృతజ్ఞత తెలుపవచ్చు. శిష్యుల్లాగ "ప్రభూ, మాకు ప్రార్థించే విధానం నేర్పండి" అని వేడుకోవచ్చు. కననీయ స్త్రీలాగ "ప్రభూ, నా బిడ్డ దయ్యం సోకి బాధపడుతూంది" అని మనవి చేయవచ్చు. కీర్తనకారునిలాగ "ప్రభూ, నా అత్మికమాలు నాకు తెలిసేవున్నాయి. నా పాపాలు ఎల్లపుడు నా యెదుటనే నిలచి వున్నాయి" అని పశ్చాత్తాపపదవచ్చు. లెక్సియొ దివీనా విధానంలో ఈ ప్రార్థనాంశం పరమ ప్రధానమైంది.

మనం ఒక్క వాక్యాన్ని మాత్రమే చదువుకొని 15 నిమిషాలు ప్రార్థన చేసికోవచ్చు. లేదా ఒక సందర్భాన్ని వర్ణించే వాక్యాలు కొన్ని చదువుకొని ప్రార్థన చేసికోవచ్చు. ఇక్కడ ప్రార్థనంకోసం బైబులు చదువుతూన్నాంగాని విజ్ఞానంకోసం గాదు. అంచేత యీ లెక్సియొ దివీన విధానంలో ఎన్ని వాక్యాలు చదివాం అన్నది ప్రధానం గాదు. మరి యొంత చక్కగా ప్రార్థన చేసికున్నాం అన్నది ప్రధానం. ఇక, ఉదయం మనం చదువుకున్న వాక్యాన్ని హృదయంలో నిలుపుకొని రోజంతా అప్పుడప్పుడు ధ్యానించుకుంటూ వుండాలి. మరియమాత యీలా చేసేదని వింటున్నాం (లూకా 2:19).

#### 6. ఆచరణం :

మనం ప్రార్థన జేసికున్న సత్యాన్ని జీవితానికి అన్వయించి చూచుకోవాలి. ప్రభు వాక్యం ప్రకారం జీవించినవాడే రాతిమీద ఇల్లుకట్టుకున్న బుద్ధిమంతునిలాంటివాడు (మత్త. 7:24). ఈ సందర్భంలో క్రింది ప్రశ్నలు ఉపయోగ పడతాయి. ఈ వాక్యాల్లో బైబులు ఏమైనా అజ్ఞాపిస్తుందా? ఈ బోధల ప్రకారం జీవితంలో నేను సరిదిద్దుకోవలసిన అంశం యేమైనా వుందా? అచరించవలసిన మంచికార్యం యేమైనా వుందా? ఇక్కడ బైబులు మనకేమైన వాగ్దానంచేస్తుందా? ఈ విధంగా మనం చదువుకున్న సత్యాన్ని దైనందిన జీవితంలో ఆచరణలో పెట్టే ప్రయత్నం చెయ్యాలి.

ఈలా దైవ వాక్యాన్ని ఆచరించినవాడే ప్రభువునకు మాతృతుల్యుదు, బంధువు (లూకా 11:28). కాని దైవవాక్యాన్ని చదువుకొని ఆచరణలో పెట్టనివాదు అద్దంలో తన ముఖంజూచుకొని, మళ్లా ఓ నిమిషంలోనే తానేలాంటివాడో పూర్తిగా మరచిపోయిన మందునిలాంటివాడు (యాకో. 1:24)

## 7. నోటుబుక్కు:

ప్రార్థనా సమయంలో ప్రభువు మనకేమైన బోధించవచ్చు. మనలోపాలను కొన్నిటిని సవరించవచ్చు. లేదా బైబుల్లోని ఓ వాక్యం మన హృదయానికి హత్తుకొనిపోవచ్చు. ఓ పవిత్రమైన అనుభూతి కలుగవచ్చు. వీటినే ఆధ్యాత్మిక జీవితంలో "వెలుగులు" అంటారు. ఈ వెలుగులను ఎప్పటికప్పుడు ఓ నోటుబుక్కులో వ్రాసిపుంచుకోవడం మంచిది. ఆయా వెలుగులను అందించిన ఆయా బైబులు భాగాలను మళ్లామళ్లా ప్రార్థనకు ఉపయోగించుకోవచ్చు.

#### 8. ముగింపు :

కడన ఓ చిన్న ప్రార్థనతో బైబులు పఠనం ముగించాలి. ఈ ప్రార్థనలో ప్రభువు మనకు అనుగ్రహించిన వర్రపసాదానికి కృతజ్ఞత చూపాలి. బైబులు బోధల ప్రకారం మన జీవితాన్ని సరిదిద్దుకోవడానికి అవసరమైన వర్రపసాదాన్ని అడుక్కోవాలి.

ఇంతవరకు మనం సూచించిన నియమాలన్నింటినీ ఓ ఉదాహరణకు అన్వయించిచూద్దాం: లూకాసువార్త 11:9-10 తీసికుందాం. ప్రార్థించే విధానం నేర్పమని శిష్యులు ప్రభువుని అడిగారు. ఈ సందర్భాన్ని పురస్కరించుకొని ప్రభువు ప్రార్థనను నేర్పించాడు. ఈ వాక్యాల్లోని "అడగండి" "తట్టండి" "వెదకండి" అనే పదాలు బలమైన ఉత్రేక్షలు. అనగా మనం ఎంత ప్రయత్నమైనా చేసి ప్రభుకృపతో ప్రార్థనను సాధించాలి. సంతృప్తికరంగా ప్రార్థనం చేసామని ఎవరు చెప్పుకోగలరు? కనుక ఆ శిష్యుల్లాగే మనంగూడ "ప్రభూ, మాకు జపంజేసికునే విధానం తెలీదు. మాకుగూడ ప్రార్థన నేర్పించండి" అని వినయంతో అడుక్కుందాం. మన తరపున మనం రోజురోజు జపంజేసికునే ప్రయత్నం చేద్దాం. ఈలాగే బైబులు భాగాలను ప్రార్థనకు వాడుకోవచ్చు.

## 2. ඕකතා බට්

్ర బైబులు భాష్యం - 72

బైబులు అనే మాట "బీబ్లోస్" అనే గ్రీకు పదం నుండి వచ్చింది. ఈ పదానికి పుస్తకం అని అర్థం. అతి (శేష్ఠమైన గ్రంథం కనుక దీన్ని వట్టినే "పుస్తకం" అని వ్యవహరిస్తూ వచ్చారు.

బైబులు ఒక పుస్తకం కాదు, 73 పుస్తకాల గ్రంథాలయం. చాలమంది రచయితలు చాల కాలాల్లో దీన్ని (వాసారు. క్రీస్తుపూర్వం 10వ శతాబ్దం నుండి క్రీస్తు తర్వాత మొదటి శతాబ్దం వరకు – అనగా ఇంచుమించు 1100 ఏండ్లపాటు బైబులు రచన కొనసాగుతూ వచ్చింది. కాని ఇంత దీర్ఘకాలంలో జీవిస్తూ వచ్చిన రచయితల నందరినీ (పేరేపించి వాళ్ళచేత గ్రంథాలు (వాయించింది భగవంతుడే కనుక దీన్ని ఏక గ్రంథంగా గణించారు.

బైబులును పూర్వనూత్న వేదాలుగా విభజించారు. పూర్వవేదం భగవంతుడు మోషేద్వారా యూదులలో చేసికొనిన నిబంధనను గూర్చి చెప్తుంది. దీనిలో తొలి 46 గ్రంథాలున్నాయి. నూత్న వేదం దేవుడు (కీస్తుద్వారా నరులందరితోను చేసికొన్న నిబంధననుగూర్చి చెప్తుంది. దీనిలో 27 గ్రంథాలున్నాయి.

యూదులూ కైస్తవులూ కూడ బైబులు పుస్తకాలను వేరువేరు విధాలుగా విభజిస్తూ వచ్చారు. ఆధునిక పద్ధతిననుసరించి మనం పూర్వవేదాన్ని నాల్గరకాల గ్రంథాలుగా విభజించవచ్చు. అవి 1. ఆది పంచకం. 2. చారిత్రక గ్రంథాలు. 3. జ్ఞానగ్రంథాలు. 4. ప్రవక్తల గ్రంథాలు. ఈ విభజనం ప్రకారం పూర్వవేద గ్రంథాలు మొత్తం యివి:

#### 1. ఆదిపంచకం - 5

- 1. అదికాందం
- 2. నిర్గమ కాందం
- 3. లేవీయ కాందం
- 4. సంఖ్య కాందం
- 5. ద్వితీయోపదేశ కాందం

#### 2. చారిత్రక గ్రంథాలు - 16

- 6. యోషువా
- 7. న్యాయాధిపతులు
- 8. రూతు
- 9-10. సమూవేలు గ్రంథాలు రెండు ·

- 11-12, రాజుల గ్రంథాలు రెండు
- 13-14. దినవృత్తాంతాలు రెండు
- 15. ఎజ్రూ
- 16. నెహెమ్యా
- 17. తోబీతు
- 18. యూదితు
- 19. ఎస్తేరు
- 20-21. మక్కబీయుల గ్రంథాలు రెండు

## 3.జ్ఞానగ్రంథాలు - 7

- 22. diman
- 23. కీర్తనలు
- 24. సామెతలు
- 25. ఉపదేశకుడు
- 26. పరమగీతం
- 27. సొలోమోను జ్ఞానగ్రంథం
- 28. సీరా గ్రంథం

### 4.ప్రవక్తల గ్రంథాలు - 18

పెద్ద (పవక్తలు – నల్గరు

- 29. యెషయా
- 30. యిర్మీయా
- 31. విలాపవాక్యాలు
- 32. బారూకు
- 33. యెహెజ్కేలు
- 34. దానియేలు

చిన్న ప్రవక్తలు - పండెండుమంది

- 35. హోషేయ
- 36. యోవేలు
- 37. ఆమోసు
- 38. ఓబద్యా
- 39. యోనా

- 40. మీకా
- 41. నహూము
- 42. హబక్కూకు
- 43. జెఫన్యా
- 44. హగ్గయి
- 45. జెకర్యా
- 46. మలాకీ

నూత్నవేదాన్ని సువిశేషాలు, అపోస్తలుల కార్యాలు, జాబులు, దర్శనగ్రంథం (ప్రకటన గ్రంథం) అని నాల్గరకాల గ్రంథాలుగా విభజించారు. అవి మొత్తం యివి :

#### 

- 1. మత్తయి
- 2. మార్కు
- 3. **ළ**ාපා
- 4. యోహాను

### 2. అపోస్తలుల చర్యలు - 1

5. అపోస్తలుల చర్యలు

#### 3. æ කාපා - 21

ಪೌಲು ಜಾಬುಲು −14

- 6. రోమిాయుల జాబు
- 7-8 **కొరింతీయుల జా**బులు రెండు
  - 9. గలతీయుల జాబు
- 10. ఎఫేసీయుల జాబు
- 11. ఫిలిప్పీయుల జాబు
- 12. కొలోసీయుల జాబు
- 13 -14. తెస్పలోనీయుల జాబులు రెండు
- 15-16. తిమొతి జాబులు రెందు
  - 17. తీతు
  - 18. ఫిలేమోను
  - 19. హెబ్రేయుల జాబు

#### **ඉජරාව æෟ**ಬාවා - 7

- 20. యాకోబు
- 21-22. పేతురు జాబులు రెండు
- 23-25. **యోహాను జాబులు మూదు** 
  - 26. **ಯು**ದಾ

## 4. దర్శన గ్రంథం - 1

27. దర్శనగ్రంథం (ప్రకటన గ్రంథం)

మన క్యాతలిక్ లెక్కపకారం బైబులు గ్రంథాలు 73. కాని బ్రోటస్టెంటు శాఖలవాళ్ళ అభిప్రాయంప్రకారం ఈ 73లో 7 పుస్తకాలు భగవ్రత్పేరితాలు కావు. కల్పితాలు. ఈ యేడు పూర్వవేదంలోనివే. వీళ్ళ లెక్కపకారం బైబులు పుస్తకాలు 66 మాత్రమే. వీళ్ళు అంగీకరించని 7 పుస్తకాలు ఇవి. 1. సొలోమోను జ్ఞానగ్రంథం. 2. సీరా జ్ఞానగ్రంథం, 3. యూదితు, 4. తోబీతు, 5. బారూకు, 6-7. మక్కబీయుల గ్రంథాలు రెండు. ఈ యేడింటినీ వీళ్ళు "అపోక్రిఫా" అనే పేరుతో ప్రత్యేక గ్రంథంగా ముద్రిస్తారు. కల్ఫిత గ్రంథాలని ఈ పేరుకి అర్థం.

## 2. పూర్వ వేదం గ్రంథాలు

పూర్పాధ్యాయంలో బైబులు పుస్తకాలనూ వాటి విభజననూ పేర్కొన్నాం. ఇక ఒక్కో పుస్తకంలోని విషయాన్ని సంగ్రహంగా పరిశీలిద్దాం. మొదట పూర్వవేదంతోను, అందులోను ఆదిపంచకంతోను ప్రారంభిద్దాం.

#### 1. ఆదిపంచకం

ఇప్పుడు మనం తొలి ఐదు పుస్తకాలుగా గణించే ఆది, నిర్గమ, లేవీయ, సంఖ్యా, ద్వితీయోపదేశ కాండలనే పుస్తకాలు తొలుత ఏకగ్రంథంగానే వుండేవి. కథావస్తువునుబట్టి వాటిని క్రమేణ ఐదుగ్రంథాలుగా విభజించారు. కనుక ఇవి కాలక్రమేణ పరిణామం చెందాయి. చాలమంది రచయితలు చాలకాలాల్లో వీటి రచనా వ్యాసంగంలో పాల్గొన్నారు. కనుక ఈ గ్రంథాల్లో పునరుక్తులూ, కొన్నిచోట్ల పరస్పర విరుద్ధవాక్యాలు కూడ తగులుతాయి. అంతమాత్రంచేత వీటి విలువయేమీ తగ్గదు.

ఆదిపంచకంలోని ముఖ్యాంశం యూదులు ఫరోదాస్యం నుండి విముక్తిపొంది ఐగుప్తునుండి తరలిరావడం, మోషే నాయకత్వాన సీనాయి కొండ దగ్గిర యావే ప్రభువుతో నిబంధనం చేసికోవడం. ఈ గ్రంథాల్లో ప్రముఖంగా కన్పించే నాయకుడు మోషే కనుక ప్రాచీనులు అతడే వీటిని ద్రాసాడని భావిస్తూ వచ్చారు. కాని ఆధునికుల భావాల ప్రకారం మోషే స్వయంగా వీటిని ద్రాయలేదు. అతని మరణానంతరం చాల యేంద్లకుగాని ఈ పుస్తకాలు పుట్టలేదు. కాని వీటిలోని భావాలు ప్రధానంగా మోషేవే. కనుక ఇవి అతని పేరు మీదుగా చలామణి ఔతూ వచ్చాయి. యూదులు ఈ యాదిపంచకాన్నే ధర్మశాస్త్రం లేదా ఉపదేశం అని పిలుస్తారు. వాళ్ళ దృష్టిలో ఇవి పూర్వవేదంలోకల్లా ముఖ్యమైనవీ, పరమపవిత్రమైనవీని. ఇక ఈ యాదిపంచకంలోని ఒక్కో గ్రంథాన్ని పరిశీలిద్దాం.

#### ఆదికాందం

ఆదికాండం సృష్ట్యాదిని గురించీ, నరజాతి ప్రారంభాన్ని గురించీ, యిస్రాయేలు పుట్టుకను గురించీ చెప్తుంది. కనుకనే దీన్ని ఆదికాండం అన్నారు. ఈ గ్రంథంలో తొలి 11 అధ్యాయాలూ ఆదిదంపతుల సృష్టీ వాళ్ళ పతనమూ మొదలైన అంశాలను వర్ణిస్తాయి. 12-50 అధ్యాయాలు పితరులైన అబ్రాహాము, ఈసాకు, యాకోబు, యోసేపు మొదలైనవాళ్ళ చరిత్రలను వర్ణిస్తాయి. అబ్రాహాము విశ్వాసంద్వారా దేవునికి ట్రీతిపాతుదయ్యాడు. యిస్రాయేలు ప్రజలందరికీ తండి అయ్యాడు. యోసేపు దైవబలంవలన మహాజ్ఞానియై విజయాలు సాధించాడు. ఈ తొలిపుస్తకం బైబులు అంతటికీ పునాదిలాంటిది. ఈ గ్రంథంలో వచ్చే కథలుకూడ చాల ఆకర్మణీయంగా వుంటాయి. ఈ పుస్తకం క్రీస్తుపూర్వం 1800-1500 సంవత్సరాల్లో జరిగిన చరిత్రను చెప్తుంది.

#### నిర్గమ కాందం

నిర్గమం అంటే బయటికి వెళ్ళదం. యిస్రాయేలీయులు ఫరో దాస్యాన్నుండి తప్పించుకొని ఐగుప్తునుండి బయటికి వెళ్ళారు. ఎదారిలో కొన్నాళ్ళు ప్రయాణంచేసి సీనాయి కొండదగ్గర మోషే నాయకత్వాన యావే ప్రభువుతో నిబంధనం చేసికొన్నారు. ఈ సమయంలోనే దేవుడు ఆ ప్రజలకు ధర్మశాస్త్రం దయచేసాడు. ఈ నిబంధనమూ ధర్మశాస్త్రమూ క్రీస్తు వచ్చిందాకా చెల్లాయి. పూర్పవేదమంతా ఈ రెండంశాలమీదనే ఆధారపడి వుంటుంది. కనుక ఇది అతి ముఖ్యమైన పుస్తకం. ఈ గ్రంథం 13వ శతాబ్దంలో జరిగిన కథ చెప్తుంది. ఈ రెండవ గ్రంథంనుండి ఐదవ గ్రంథంవరకు యూదుల చరిత్రలో మోషే ప్రముఖ వ్యక్తిగా కన్పిస్తాడు.

#### లేవీయకాండం

లేవీయులంటే యాజకులు. యాజకులు ఆరాధనలో పాటించవలసిన నియమాలను చెప్పేదే లేవీయకాండం. ఈ పుస్తకం యిస్రాయేలీయులు బాబిలోనియా ప్రవాసంనుండి పాలస్తీనా దేశానికి తిరిగివచ్చాక 6వ శతాబ్దంలో పాటించిన ఆరాధన నియమాలను చెప్తుంది. కాని ఈ నియమాలన్నీ మోషే ధర్మశాస్త్రం నుండే (పేరణాన్ని పొందాయి. కనుకనే ఈ పుస్తకాన్ని మోషే గొప్పతనానికి అద్దంపట్టే ఆదిపంచకంలో చేర్చారు. ఈ పుస్తకంలోని నియమాలు అంతశ్శుద్ధినిగాక శరీరశుద్ధినే ఎక్కువగా ప్రస్తావిస్తాయి. ఈ గ్రంథంలో చరిత్ర యేమీవుండదు. అందుచే చదవడానికి విసుగు పుడుతుంది.

#### సంఖ్యాకాందం

ఎదారిలో డ్రయాణం చేసేపుడు మోషే యిస్రాయేలీయుల జనాభాలెక్కలు సేకరించాడు. కనుకనే దీనికి సంఖ్యాకాండం అని పేరు. ఈ గ్రంథం డ్రజలు సీనాయి కొండనుండి కాడేషుమీదిగా ఎదారిలో డ్రయాణం చేయడాన్ని వర్ణిస్తుంది. లేవీయకాండంలోని నియమాలు దీనిలోకూడ కన్పిస్తాయి. ఐనా ఈ గ్రంథం ఎదారిలో జరిగిన వివిధ సంఘటనలతో ఆసక్తికరంగానే వుంటుంది.

## ద్వితీయోపదేశ కాందం

ప్రభువు సీనాయికొండదగ్గర మొదటిసారిగా ప్రజలకు ధర్మశాస్త్రాన్ని లేక ఉపదేశాన్ని దయచేసాడు. ఈ వుపదేశాన్నే మోషే ఎడారిలో తిరిగి రెండవసారి ప్రజలకు విన్పించాడు. కనుకనే దీనికి ద్వితీయోపదేశం అనిపేరు. (క్రీస్తు పూర్వం 6వ శతాబ్దికల్లా యూదులు ధర్మశాస్త్రాన్ని ఉపేక్షించడం మొదలుపెట్టారు. కనుక ఆనాటి రచయితలు దాని విలువను నొక్కి చెప్పవలసివచ్చింది. వాళ్ళు ఈ పుస్తకంద్వారా ధర్మశాస్త్రాన్ని మళ్ళా సజీవం చేసారు. పుస్తకమంతా ధర్మశాస్త్రాన్ని గురించే చెప్తుంది. దానిమీద వివరణం చెప్తుంది. మంచి భాషలో, చాల భక్తిమంతంగా వుంటుంది.

#### 2. చారిత్రక గ్రంథాలు

ఈ శాఖకు చెందిన గ్రంథాలు యూదుల చరిత్రను చెప్తాయి. హీబ్రూ బైబులు వీటిని "పూర్వ ప్రవక్తల గ్రంథాలు" అని పిలుస్తుంది. అంటే ఈ పుస్తకాల్లో వచ్చే సంగతులు కేవలం చారిత్రకాంశాలు కాదనీ, ఈ చారిత్రకాంశాలద్వారా ప్రభువు తన చిత్తాన్నీ రక్షణ ప్రణాళికనూ ప్రజలకు తెలియజేసాదనీ భావం. వీటిలో యోషువా, న్యాయాధిపతులు, సమూవేలు గ్రంథాలు రెండు, రాజుల గ్రంథాలు రెండు మొదట ఏకగ్రంథంగానే వుండేవి. కాలక్రమేణ విభజింపబడ్డాయి. ఇక ఈ వర్గంలో ఒక్కో పుస్తకాన్ని గూర్చి విచారిద్దాం.

#### యోఘవా

మోషే గతించిన తర్వాత అతని యనుచరుడైన యోషువా యిస్రాయేలీయులకు నాయకుడై 1250 ప్రాంతంలో వాళ్ళను వాగ్ధత్తభూమికి చేర్చాడు. కనానీయులనుండి కనాను మండలాన్ని జయించి యిస్రాయేలు తెగలకు పంచియిచ్చాడు. యోషువా పేరే నూత్న వేదంలో యేసు పేరుకూడ. అతడు యూదులకు పంచియిచ్చిన వాగ్దత్తభూమి నూత్నవేదంలో మోక్షాన్ని సూచిస్తుంది.

### న్యాయాధిపతులు

ఈ గ్రంథం వాగ్దత్తభూమిని జయించినప్పటినుండి 1050 వరకు నడచిన చరిత్రను చెప్తుంది. ఇంకా రాజులు లేని ఆ ప్రాచీనకాలంలో దెబోరా, యెహూదు, గిద్యోను, యెఫ్తా సంసోను మొదలైన న్యాయాధిపతులు ప్రజలను పరిపాలించారు. వాళ్ళ చరిత్రలన్నీ ఈ గ్రంథంలో వస్తాయి.

#### రూతు

రూతు అన్యజాతియైన మోవాబీయుల ఆడపడుచు. బోవసు అనే సంపన్నుడైన యూదుణ్ణి పెండ్లియాడి దావీదు రాజునకు ముత్తవ్వ అయింది. ఎజ్రూ మొదలైన సంస్కర్తలు అన్యజాతి ప్రజలను యూదుల్లో చేర్చుకోరాదని శాసించారు. రూతుగ్రంథం ఈ సంకుచిత భావాలమీద తిరుగుబాటు చేస్తుంది. ఇది పాఠకులకు ఎంతో ఆసక్తిని పుట్టించే గ్రంథం.

## సమూవేలు గ్రంథాలు రెండు, రాజుల గ్రంథాలు రెండు

ఈ నాల్గు గ్రంథాలు 1050 నుండి 550 వరకు నడచిన యిస్టాయేలు చరిత్రను, విశేషంగా రాజుల ఉదంతాలను వర్ణిస్తాయి. ప్రవక్తయైన సమూవేలు సౌలును మొదటి రాజుగా అభిషేకించాడు. అతడు బ్రష్టుడైపోగా దావీదును రెండవరాజుగా అభిషేకించాడు. ఇతడు యిస్టాయేలు తెగలను ఐక్యపరచాడు. మందసాన్ని యెరూషలేముకు తీసికొనివచ్చాడు. దావీదు కుమారుడైన సొలోమోను యెరూషలేములో దేవళాన్ని కట్టించాడు. ఈ రాజు పాపాలవలన ఇతని యనంతరం దేశం యూదా, యిస్టాయేలు అని రెండుభాగాలుగా చీలిపోయింది. 6వ శతాబ్దంలో ఆనాటి ప్రపంచరాజ్యాలయిన అస్సిరియా బాబిలోనియా సామ్రాజ్యులు యూదుల దేశాలను రెండింటినీ నాశంచేసాయి. వందలాది రాజులు పరిపాలించినా ఈ గ్రంథాలు వారిలో దావీదు, హిజ్మియా, యోషీయా అనే ముగ్గురు రాజులను మాత్రమే మెచ్చుకొంటాయి.

#### దినవృత్తాంతాలు రెండు

్ల ఈ గ్రంథాలుకూడ రాజుల చరిత్రలనే చెప్తాయి. వీటిని లేవీయ కాండను వ్రాసిన యాజకులు రచించారు. ఈ రచయితలకు దైవభక్తి ప్రధానం. ఈ దృష్టితోనే వీళ్ళు రాజుల చరిత్రలను వర్ణించారు. పై నాల్గు గ్రంథాల్లో లేని నూత్న విషయాలు ఈ పుస్తకాల్లో తగులుతాయి.

#### ఎజ్రా, నెహెమ్యా

ఐదవ శతాబ్దంలో యూదులు బాబిలోనియా ప్రవాసం ముగించుకొని పాలస్తీనా దేశానికి తిరిగివచ్చారు. ఆ కాలంలో వాళ్ల నాయకులు యాజకుడైన యెడ్డూ, రాష్ట్రాధిపతియైన నెహెమ్యా. వీళ్ళిద్దరూ ప్రజలను సంస్కరించడానికి చాల నియమాలు చేసారు. ధర్మశాస్ర్తాన్నీ బలులనూ పునరుద్ధరించారు. యెరూషలేమును దేవళాన్నీ పునర్నిర్మించడానికి పూనుకొన్నారు. ఈ నాయకుల చరిత్రలను చెప్పేవే ఈ రెండు గ్రంథాలు. తరువాత వచ్చిన రూతు, యోనాగ్రంథాలు వీళ్ళ సంస్కరణల్లోని సంకుచిత భావాలమీద తిరుగుబాటు చేసాయి.

#### తోబీతు

యూదుల ప్రవాసకాలంలో జరిగిన కథలే తోబీతు, యూదితు, ఎస్తేరు గ్రంథాలు. ఇవి చారిత్రికాలు కాదు. కల్పిత కథలు. ఐనా చాల భక్తిమంతంగా వుంటాయి. తోబీతు అన్నా దంపతుల కుమారుడు తోబియా. ఇతడు రఫాయేలనే దేవదూత సహాయంతో గందాలన్నీ తప్పించుకొని సారాను పెండ్లియాదాడు. ఈ గ్రంథం కుటుంబధర్మాలను అతిలలితంగా వర్ణిస్తుంది. ఇది నాల్గవ శతాబ్దంలో పుట్టిన పుస్తకం.

#### యూదితు

అస్సిరియా సైన్యాధిపతియైన హోలోఫెర్నెసు యూదుల నగరమైన బెత్తూలియాను ముట్టడించాడు. ఆ నగరంలో వసించే వితంతువూ దైవభక్తురాలూ ఐన యూదితు హోలో ఫెర్నెసును వంచించి అతని శిరస్సును నరుక్కొని వచ్చింది. తమ సైన్యాధిపతి చావడం చూచి శత్రుసైన్యం పారిపోయింది. ఇది రెండవ శతాబ్దంలో పుట్టిన గ్రంథం.

## ఎస్తేరు

యూదుల పర్ఫ్యాదేశంలో ప్రవాసులుగా జీవిస్తున్నారు. వాళ్ళ ఆదపడుచు ఎస్తేరు ఆ దేశపు రాజును పెండ్లిచేసికొంది. ఆ దేశపు మంత్రియైన హామాను కుట్రతో యూదులను నాశం చేయబూనాడు. ఎస్తేరురాణి హామాను కుట్రను భగ్నంచేసి అతన్ని ఉరితీయించి యూదులను కాపాడింది.

## మక్కబీయుల గ్రంథాలు రెండు

రెండవ శతాబ్దంలో (గ్రీకు రాజయిన అంటియోకస్ ఎపిఫానిస్ యూదులను హింసించాడు. యూదమతాన్ని బహిష్కరించాడు. కొందరు యూదులు అతనికి దడిసి తమ మతాన్ని విడనాదారు. కొందరు మాత్రం అతన్ని ప్రతిఘటించారు. వీరిలో యూదా, అతని సోదరులు ముఖ్యులు. వీరికే మక్కబీయులు అని పేరు. వీరు గ్రీకురాజు ఆక్రమణలనుండి యెరూషలేముకు విముక్తి కలిగించారు. దేవాలయాన్ని శుద్ధిచేసారు. మొదటి గ్రంథం ఈ చరిత్ర అంతా చెప్తుంది. రెండవ గ్రంథం ఈ పోరాటంలో పాల్గొన్న వీరుల చరిత్రలను మరో దృక్కోణంనుండి వర్ణిస్తుంది. ఈ రెండు గ్రంథాలకు పరస్పర సంబంధం లేదు.

## 3. జ్ఞానగ్రంథాలు

అన్ని దేశాల్లోను జ్ఞాన(గంథాలూ జ్ఞానసూక్తులూ వెలువద్దాయి. జ్ఞానమంటే మంచి బుద్ధి, లేదా నీతి. మన దేశంలో పంచతం(త హితోపదేశాలూ నీతిశతకాలూ పున్నాయి. అలాగే యిస్రాయేలు ట్రజల్లోకూడ జ్ఞానులు విజ్ఞాన సూక్తులను ట్రచారంలోకి తెచ్చారు. ఈ జ్ఞానులు విశేషంగా రాజాస్థానాల్లో వర్ధిల్లారు. సొలోమోను రాజు జ్ఞానసాహిత్యానికి పోషకుడుగా కీర్తిగడించాడు. యూదుల జ్ఞాన(గంథాలు ఎక్కువగా లౌకిక నీతినిగూర్చే మాట్లాడతాయి. ధర్మశాస్త్రం, నిబంధనం, ఎన్నిక, రక్షణం మొదలైన మతవిషయాలను అట్టే పేర్కొనవు. జీవితంలో విజయాన్ని సాధించడం ఏలా అనేది ఈ గ్రంథాల్లోని ముఖ్య ట్రశ్న. ఐనా దేవుని పట్ల భయభక్తులు చూపడమే విజ్ఞానంలోని ముఖ్యంశం. యూదుల దృష్టిలో జ్ఞానం పుణ్యం. అజ్ఞానం పాపం. జ్ఞాని సజ్జనుడు. అజ్ఞాని దుష్టుడు.

6వ శతాబ్దంలో యూదుల రాజులు అంతరించారు. వాళ్ళ రాజ్యం నాశమైంది. అప్పటినుండి వాళ్ళ జ్ఞానులు రాజులకు మారుగా జ్ఞానమే ప్రజలను నడిపిస్తుందని చెప్పూ వచ్చారు. ఈ జ్ఞానుల్లో రెండు వర్గాలవాళ్ళున్నారు. మొదటి వర్గంవాళ్ళు ఆశావాదులు. వీళ్ళు జ్ఞానాన్ని అలవర్చుకొన్న నరులు సుఖశాంతులతో జీవిస్తారనీ విజయాలను చేపడతారనీ బోధించారు. రెండవ వర్గంవాళ్లు నిరాశావాదులు. వీళ్లు ఈ లోకంలో జ్ఞానీ సజ్జనుడూ ఐన నరుడు కష్టాలననుభవిస్తుంటే అజ్ఞానీ దుష్టుడూ ఐన నరుడు సుఖాలననుభవిస్తున్నాడని వాపోయారు. ఐనా ఈ యుభయవర్గాల రచయితలూ నిజమైన జ్ఞానం కొరకు తపించిపోయారు. నూత్న వేదంలో (కీస్తే మనకు జ్ఞానం. ఇక యీ వర్గానికి చెందిన పుస్తకాల్లో ఒక్కొక్క దాన్ని పరిశీలిద్దాం.

#### ಯೌಬು

ఈ గ్రంథం యోబు భక్తుని చరిత్ర చెప్తుంది. అతడు ఎన్ని కష్టాలు వచ్చినా దేవుణ్ణి దూషించలేదు. యోబు భక్తికి మెచ్చుకొని కదన దేవుడు అతన్ని బహూకరించాడు. లోకంలో మంచివాళ్ళకు కష్టాలెందుకు వస్తాయి అనేది ఈ పుస్తకం పరిష్కరించబూనిన సమస్య. యోబూ అతని నల్గరు స్నేహితులూ కలసి ఈ సమస్యకు రకరకాల పరిష్కారాలు సూచించబోతారు. కాని ఏ పరిష్కారమూ తృప్తిని కలిగించదు. కడన ఈ సమస్యను పరిష్కరించకుండానే గ్రంథం ముగుస్తుంది. ఈ పుస్తకాన్ని అర్థం జేసికోవడం కష్టం. కాని ఈ గ్రంథకర్త చాల లోతయిన భావాలు చెప్పాడు. ఇతడు ప్రపంచంలోని మహారచయితల కోవకు చెందినవాడు. ఇతడు యిస్రాయేలు జ్ఞానుల్లో నిరాశావాదుల పక్షాన నిలుస్తాడు. యోబుకథ చారిత్రకమైంది కాదు. నీతిబోధకమైంది.

## కీర్తనలు

కీర్తనల గ్రంథంలో 150 కీర్తనలున్నాయి. ఇవన్నీ జ్ఞానాన్ని బోధించవు. వీటిల్లో కొన్నిమాత్రమే ఆ వర్గానికి చెందుతాయి. ఐనా సామాన్యంగా ఈ గ్రంథాన్ని జ్ఞానవాజ్మయంలోనే చేరుస్తుంటారు.

కీర్తనల గ్రంథం యిస్రాయేలు ప్రజల జపపుస్తకం, సంగీత గ్రంథం. దానిలోని 150 కీర్తనలను దేవళంలో జరిగే ఆరాధనలో గీతాలుగా పాడేవాళ్ళు. లేవీయులు వీటిని స్వయంగా దేవళంలో పాడారు, ప్రజలచే పాడించారు.

దావీదురాజు కొన్ని కీర్తనలను ద్రాసాడు. కాని కీర్తనలన్నీ అతడు ద్రాసినవి కావు. దావీదు ద్రాసిన కీర్తనలను అతని తర్వాత వచ్చిన హీట్రూ రచయితలు అవసరాన్నిబట్టి కొంతవరకు మార్చారు కూడ. కీర్తనల గ్రంథం కాలక్రమేణ పెరుగుతూ వచ్చింది. అది పూర్తికావదానికి కనీసం ఆరువందల యేంద్లయినా పట్టివుందాలి.

ఈ గ్రంథం విలువ దానిలోని ప్రార్థనలను బట్టి వచ్చింది. ఈ పొత్తం సూచించని ప్రార్థనారీతులు లేవు. శతాబ్దాల పొడుగునా నరులు వాడుతూ వచ్చిన ప్రార్థనా పద్ధతులన్నీ ఈ పుస్తకంలో ఎక్కడో వో తావులో తగులుతాయి. కనుక భగవదనుభూతిని పొందగోరేవాళ్ళకు ఇది యెంతో వుపయోగపడుతుంది. కష్టసుఖాల్లో నరుడు భగవంతునికి ఏలా ప్రార్థన చేసికోవాలో ఈ గ్రంథం నేర్పుతుంది.

కీర్తనల ఫుస్తకాన్ని యూదులు మొదట తమ దేవాలయంలోను, తర్వాత తమ ప్రార్థనా మందిరాల్లోను వాడుకొన్నారు. వారి పద్ధతిలోనే (కీస్తు కూడ ఈ కీర్తనలను జపించాడు. అవి సూచించే రాజూ, మెస్సీయా అతడే. (కీస్తు తర్వాత కైస్తవ సమాజం ఈ ఫుస్తకాన్ని తన ప్రార్థనా గ్రంథంగా స్వీకరించింది. మరియమాతా, అపోస్తలులూ, తౌలి శతాబ్దాల్లోని వేదసాక్షులూ వీటిని జపించారు. నేటికీ తిరుసభలో గురువులూ మఠవాసులూ ప్రతిరోజు జపించే (బీవియరీ జపపుస్తకంలో అధిక భాగం కీర్తనలే. పూర్వవేదంలో ఇంత భక్తిమంతమైన గ్రంథం మరొకటి లేదు.

#### సామెతలు

సొలోమోనురాజు మహా జ్ఞాని. అతడు స్వయంగా చాల జ్ఞానవాక్యాలు చెప్పాడు. ఇతరులను (పేరేపించి చాల సూక్తులు చెప్పించాడుకూడ. యూదుల ధర్మశాస్త్ర సాహిత్యానికంతటికీ మోషేను కర్తగా భావించినట్లే, జ్ఞాన సాహిత్యానికంతటికీ సొలోమోనును కర్తగా భావించారు. సామెతల గ్రంథం సొలోమోనురాజు పేరుమీదిగా డ్రచారంలోకి వచ్చింది. కాని దీనిలో ఇతరుల రచనలనుగూడ చేర్చారు. ఈ ఫుస్తకం ఐదవ శతాబ్దంలో రూపుదిద్దుకొంది. పుస్తకమంతా నీతివాక్యాలతో నిండివుంటుంది. ఇవి మన సామెతల్లాగాను, నీతిశతకాల్లోని పద్యాల్లాగాను వుంటాయి. జ్ఞానం పుణ్యం, అజ్ఞానం పాపం. జ్ఞానంతో జీవించేవాడు సుఖశాంతులు అనుభవిస్తాడు. అజ్ఞానంతో జీవించేవాడు దుఃఖంపాలవుతాడు. ఇది యీ గ్రంథం సారాంశం.

#### ఉపదేశకుదు

యోబు గ్రంథకర్తలాగే ఈ గ్రంథకర్తకూడ నిరాశావాది. జ్ఞానాన్ని పాటించినంత మాత్రన్నే సుఖశాంతులు కలుగవు. లోకంలో పుణ్యకార్యాలు చేసిన జ్ఞానులు కష్టాలనుభవిస్తున్నారు. దుష్టకార్యాలు చేసిన పాపులు సుఖాలనుభవిస్తున్నారు. మరి న్యాయబద్ధంగా జీవించడంవలన లాభమేమిటి? ఇది యీ రచయిత వాదం. లోకంలోని వస్తువులన్నీ వ్యర్థమైనవే. ఏ వస్తువూ మనకు పూర్ణసుఖాన్నీయలేదు. ఇది యీ రచయిత ముఖ్యభావం. యోబు గ్రంథంలాగే ఈ పుస్తకం గూడ లోకంలో చెడ్డ యెందుకు వుందని ప్రశ్నిస్తుంది. తగిన పరిష్కారం మాత్రం సూచించదు. ఈ పుస్తకం సొలోమోను పేరుమీదిగా వెలువడింది.

#### పరమగీతం

యథార్థంగా ఈ పుస్తకం జ్ఞానగ్రంథం కాదు. స్థూలంగా దీన్ని ఈ వర్గం పుస్తకాల్లో చేర్చారు, అంతే. ఓ (పేమికుడు తన టియురాలిని వెదకడం, వాళ్ళిద్దరూ కలసుకొని ఆనందించడం ఈ పుస్తకంలో యితివృత్తం. ఈలాంటి పుస్తకం బైబుల్లోకి యెందుకు వచ్చింది? ఈ (పేమికుడూ టియురాలూ భగవంతునికీ ట్రజలకీ చిహ్నంగా వుంటారు. యావేట్రభువు యిస్టాయేలు ట్రజను తన వధువునుగా జేసికొని ఆదరించాడు. ఈ సంకేతంవల్ల యూదులు దీన్ని పవిత్ర గ్రంథంగా భావించి పూర్వవేదంలో చేర్చారు. నూత్నవేదంలో ఇది క్రీస్తునీ శ్రీసభనీ సూచిస్తుంది. ఓరిజిన్, బెర్నార్డ్ మొదలైన వేదశాస్త్రులు ఈ దృష్టితోనే దీనిమీద గొప్పవ్యాఖ్యలు ట్రాసారు. పుస్తకం పాటలరూపంలో వుండి లలితమైన భావాలతో నిండివుంటుంది. ఈ పుస్తకంగూడ సొలోమోను పేరుమీదగానే వెలువడింది.

## సొలోమోను జ్ఞాన్కగంథం

ఎవదో అనామక రచయత (కీస్తుపూర్వం మొదటి శతాబ్దంలో ఈ పుస్తకాన్ని సొలోమోను పేరుమీదిగా వెలువరించాడు. మామూలుగా యూదులకు (గీకు సంస్కృతి గిట్టదు. కాని ఈ రచయిత (గీకు సంస్కృతికి అలవాటుపడిన యూదుడు. (గీకుల భావాన్ననుసరించి యితడు నరుణ్ణి దేహాత్మలుగా విభజించాడు. జ్ఞాని కష్టాలతో చనిపోయినా మరణంతో అతని జీవం అంతంకాదు. అతని ఆత్మ తర్వాత సుఖాన్ని పొందుతుంది. కనుక జ్ఞానం తప్పకుండా సుఖాన్ని కలిగిస్తుంది. ఇది యీ రచయిత వాదం. ఈ సూతం యోబు గ్రంథ రచయితకూ ఉపదేశక గ్రంథ రచయితకూ తెలియదు. వాళ్ళు యూదుల పద్ధతిలో మరణంతో నరుని జీవితం అంతమవుతుందనుకొన్నారు. కనుక లోకంలో సజ్జనులకు కష్టాలెందుకు వస్తాయి అన్న ప్రశ్నకు జవాబు చెప్పలేక పోయారు. ఈ రచయిత చెప్పగలిగాడు. అది యితని గొప్పతనం. ఈ గ్రంథం జ్ఞానప్రశంసలతో నిండివుంటుంది.

## సీరా జ్ఞానగ్రంథం

ఇది జ్ఞాన గ్రంథాలన్నిటిలోను ఎక్కువ సూక్తులు కలిగిన గ్రంథం. చాల నైతికవిషయాలను బోధిస్తుంది. (కీస్తుపూర్వ రెందవ శతాబ్దంలో బెన్సీరా దీన్ని (వాసాడు. యూదులు (గీకు సంస్కృతీడ్రభావానికి లొంగకుండా వుండాలని ఇతని ఆశయం. జ్ఞానగ్రంథాలన్నిటిలోను బహుశః యిది ఎక్కువ ఉపయోగకరమైంది. చాల భక్తిమంతంగా గూద వుంటుంది.

## 4. ప్రవక్తలు

డ్రవక్త లేక దీర్ఘదర్శి అంటే మనం భవిష్యత్తును తెలియజేసేవాడు అనుకొంటాం. ఇది డ్రవక్త చేసే పనుల్లో ఒకటిమాత్రమే. డ్రవక్త డ్రధానంగా దేవుని పేరుమీదిగా మాటలాదేవాడు. దేవుని చిత్తాన్ని తెలియజేసేవాడు. తాను దేవుని సందేశాన్ని విని దాన్ని డ్రజలకు విన్పించేవాడు. కనుకనే డ్రభువు తన వాక్యాన్ని తీసి యిర్మీయా నోటిలో పెట్టాడు. యిస్రాయేలు డ్రవక్తలు భగవంతుణ్ణి అనుభవానికి తెచ్చుకొని అతనితో ఐక్యమై జీవించిన మహాభక్తులు. వాళ్ళు దేవుడు యిస్రాయేలు డ్రజలను ఏలా నడవమని అభిలషిస్తాడో, తాను వాళ్ళకు ఏయే మేళ్లు చేయాలని కోరుకొంటాడో అర్థంచేసికొని ఆ డ్రభువు చిత్తాన్ని ఎప్పటికప్పుడు డ్రజలకు తెలియజేస్తూండేవాళ్ళు. డ్రజలను దేవుని మార్గాల్లో నడవమనీ దేవునికి లొంగమనీ హెచ్చరిస్తుందేవాళ్ళు. కనుక వాళ్ళు దేవుని చేతిలో ఉపకరణం లాంటివాళ్ళు. అతని నోటి పలుకులాంటి వాళ్ళు.

మొదటి మహాప్రవక్త మోషే. అతడు యావే ప్రభువు హృదయాన్నీ, ఐగుప్తు నిర్గమనం భావాన్నీ ప్రజలకు విశదీకరించాడు. సీనాయి కొండ దగ్గిర నిబంధనంద్వారా యిస్రాయేలును దేవుని ప్రజను చేసాడు. తర్వాత సమూవేలు, ఏలియా, ఎలీషా మొదలైన ప్రవక్తలు మోషే సంప్రదాయాన్ని కొనసాగించారు. సీనాయి దగ్గర ప్రారంభమైన యావేమతాన్ని వృద్ధిలోకి తీసుకవచ్చారు. 8వ శతాబ్దంలో ఆమోసుతో మొదలుపెట్టి ప్రవచనమే వృత్తిగాగల ప్రవక్తలు బయలుదేరారు. వీళ్ళ ప్రవచనాలు గ్రంథస్థమై బైబులు పుస్తకాలయ్యాయి.

డ్రపక్తలు స్వయంగా గ్రంథాలు ద్రాయలేదు. వాళ్ళ శిష్యులు తమ గురువుల బోధలను సంకలనం చేసారు. ఈ బోధలకు పరిచయవాక్యాలూ వివరణలూ చేర్చి గ్రంథాలుగా రూపొందించారు. కనుక నేడు మనం ద్రపక్తల గ్రంథాలు అనుకొనేవాటిల్లో కొన్ని భాగాలు మాత్రమే ద్రపక్తల సొంత పలుకులు. ద్రపక్తలు తమ ద్రపచనాలను రకరకాల రూపాల్లో పల్మారు. గేయాలు, వచనాలు, సామెతలు, దైవోక్తులు, పిట్టకథలు, ఉపదేశాలు, కీర్తనలు, విలాపవాక్యాలు, అపహాసవాక్యాలు మొదలైన పెక్కు రూపాల్లో ద్రపచనాలు కన్పిస్తాయి.

ప్రవక్తల్లో యెషయా, యిర్మీయా, యెహెజ్మేలు, దానియేలు అనేవాళ్ళు పెద్ద ప్రవక్తలు. వీళ్ళుగాక పండెందుమంది చిన్న ప్రవక్తలు కూడ వున్నారు. నేటి బైబుళ్ళలో ఈ ప్రవక్తల గ్రంథాలు యెషయాతో ప్రారంభమై మలాకీతో ముగుస్తాయి. కాని యిది కాలక్రమ పద్ధతికాదు. విషయ గౌరవాన్ని బట్టి ఈ గ్రంథాలను ఈ క్రమంలో అమర్చారు. ఇక ఒక్కోపవక్తను పరిశీలిద్దాం.

#### పెద్ద ప్రవక్తలు నల్గరు యెషయా

యెషయా గ్రంథంలో కనీసం ముగ్గరు ప్రవక్తల బోధలయినా కన్పిస్తాయి. దీనిలో 66 అధ్యాయాలున్నాయి. 1–39 అధ్యాయాలు 765–690 సంవత్సరాల్లో యెరూషలేములో జీవించిన యెషయా బోధలు. ఆ కాలంలో అస్సిరియా గొప్ప రాజ్యంగా వృద్ధిచెంది 721 లో ఉత్తరదేశమైన యిస్రాయేలును కబళించింది. దక్షిణరాజ్యమైన యూదా స్వీయ రక్షణకు కొంతకాలం అస్సిరియాతోను కొంతకాలం ఐగుప్తుతోను సంధిచేసికొంటూండేది. కానీ ఆరోజుల్లో ఏ రాజును ఆశ్రయిస్తే ఆ రాజు దేవుళ్ళను కొలవాలి. కనుక యూదులు అన్యదైవాలను పూజించే ప్రమాదం వాటిల్లింది. ఈ పరిస్థితుల్లో యెషయా ప్రవచనం చెప్పడం ప్రారంభించాడు. అతని బోధల ప్రకారం యిస్రాయేలుకు ఏకైకరాజు యావే. అతడు పవిత్రుడైన ప్రభువు. చరిత్రనంతటినీ నడిపించేవాడు అతడే. యిస్రాయేలు అతన్ని ఆశ్రయించి అతనినుండే విజయం సాధించాలి. అన్యరాజులను ఆశ్రయుంచ కూడదు.

యెషయా చెప్పినట్లే అస్సిరియా రాజైన సన్హెరీబు 701లో యెరూషలేమును ముట్టడించి కూడ ఓడిపోయాడు. యావే ప్రభువు ఆ పట్టణాన్ని కాపాడాడు. యెషయా మహాభక్తుడు, మహాకవి. అతని యంత గొప్ప ప్రపక్త మళ్ళా పుట్టలేదు. అతని గ్రంథంలో వచ్చే ఇమ్మానువేలు ప్రవచనాలు చాలా ముఖ్యమైనవి. ఇవి రాబోయే మెస్సియాను సూచిస్తాయి. ఈ ప్రవక్త భగవంతుని పావిత్ర్యాన్నీ నరుని అపవిత్రతనీ బహు సునిశితంగా వర్ణించాడు.

ఈ గ్రంథంలో వచ్చే 40-55 అధ్యాయాలు మరో ప్రవక్తవి. బాబిలోనియా ప్రవాసంలో జీవించిన యెషయా శిష్యుడెవడో ఈ ప్రవచనాలు చెప్పాడు. ఇతడు ప్రజలు బాబిలోనియా ప్రవాసాన్ని ముగించుకొని తిరిగిరావడం, పూర్వం యిస్రాయేలీయులు ఐగుప్తు ప్రవాసాన్ని ముగించుకొని తిరిగి వచ్చినట్లుగా వుంటుందని చెప్పాడు. కనుక పునరాగమనం ఈ రెండవ భాగంలో ముఖ్యాంశం. ఈ ప్రవచనం 53వ అధ్యాయంలో సుప్రసిద్ధమైన బాధామయ సేవకుని వర్ణనం వస్తుంది. ఈ సేవకుడు రాబోయే (కీస్తే. ఈ రెండవ భాగాన్ని చెప్పిన ప్రవక్త కూడ మొదటి యెషయా అంతటి రచయిత.

కడపటి 55-66 అధ్యాయాలు బాబిలోనియా ప్రవాసం ముగిసి ప్రజలు యెరూషలేముకు తిరిగివచ్చాక ఇతర ప్రవక్తలు చెప్పినవి. వీళ్ళంతా తొలి యెషయా శిష్యులే. ఈ మూడవభాగంలో ప్రభువు యూదులనే కాక అన్యజాతులను గూడ రక్షిస్తాడనే విశాలభావాలు కన్పిస్తాయి.

# ဿဝ<u>ိ</u>စွဲထာ

ఈ ప్రవక్త 640-590 కాలంలో జీవించాడు. అస్సిరియా రాజ్యం పతనమై బాబిలోనియా రాజ్యం వృద్ధిలోకి వచ్చింది. 587లో బాబిలోనియా ప్రభువైన నెబుకద్నె సరు యెరూషలేమును ముట్టడించి నాశం చేసాడు. దేవాలయాన్ని ధ్వంసం చేసాడు. యూదులను బాబిలోనియాకు బందీలనుగా గొనిపోయాడు. ఈ వినాశాన్ని ముందుగనే తెలియజేసి యూదులను పరివర్తనం చెందండని హెచ్చరించడమే యిర్మియా ప్రవచనం. కాని యూదులు అతని ప్రబోధాన్ని వినలేదు. మొదటి నుండీ అతన్ని ఎదిరించి హింసిస్తూవచ్చారు. యిర్మీయా తన ప్రజల నుండి చాల బాధలు అనుభవించాడు. జనులు తన మాట వినరనీ, తనకు అపజయం తప్పదనీ తెలిసికూడ ప్రభువు వలన నిర్భంధితుడై ప్రవచనం చెప్తూపోయాడు. అతని బాధలు నూత్నవేదంలో క్రీస్తు బాధలను సూచిస్తాయి. ఈ ప్రవక్త మహాభక్తుడు. ఇతడు తన ప్రవచనం 31వ అధ్యాయంలో నూత్ననిబంధాన్ని పేర్కొన్నాడు. ఇదే క్రీస్తు నెలకొల్పిన నూత్న వేద నిబంధనం. ఈ ప్రవచనం ఇతని గ్రంథంలో శిఖరంలాంటిది. దైవభక్తి బాహ్యాచారాల్లోగాక అంతరంగంలో వుంటుందనేది ఇతని ప్రధాన

బోధ. యిర్మీయా యూదుల చరిత్రలో బహుకష్టమైన కాలంలో జీవించాడు. స్వయంగా కష్టాలు అనుభవించాడు. ఆ ప్రభువు ఆజ్ఞపై అవివాహితుడుగా వుండిపోయాడు. ఇతని బోధలూ జీవితమూ కూడ పాఠకులకు ఎంతో సానుభూతిని కలిగిస్తాయి.

#### విలాపగీతాలు

587లో బాబిలోనియారాజు యెరూషలేము దేవళాన్ని నాశం చేసాడు. దేవాలయ ధ్వంసానికి విలపిస్తూ చెప్పిన శోకగీతాలే ఈ గ్రంథం. ఈ గీతాల్లో ఒక్కో చరణం హీట్రూ భాషలోని ఒక్కో అక్షరంతో ప్రారంభమౌతుంది. ఈ గీతాల్లోని భావాలు యిర్మీయా భావాలతో సరిపోయినా, వీటి రచయిత మాత్రం అతడు కాడు. ఐనా అతని పేరుమీదిగానే ఈ గ్రంథం ప్రచారంలోకి వచ్చింది. ఈ గీతాల్లో కొన్ని మన తపస్సు కాలంలో వచ్చే పవిత్రవారం ఆరాధనలో వాడతాం.

#### బారూకు

ఈ పుస్తకం యిర్మియాకు లేఖకుడైన బారూకు పేరు మీదిగా ప్రచారంలోకి వచ్చింది. ఇది పశ్చాత్తాపం, ధర్మశాస్త్రం, ప్రవాసంనుండి తిరిగిరావడం మొదలైన అంశాలను ప్రస్తావించే చిన్న పుస్తకం.

## యెహెజ్మేలు

ఈ ప్రవక్త 600 ప్రాంతంలో ప్రజలతోపాటు బాబిలోనియా ప్రవాసానికి వెళ్ళాడు. అక్కడి యూదులు మొదటలో ప్రవాసం స్వల్పకాలం మాత్రమే వుంటుందనుకొన్నారు. కాని ఈ ప్రవక్త అది దీర్ఘకాలం కొనసాగుతుందని రూఢిగా తెలియజేసాడు. ప్రవాసంలో నిరుత్సాహం చెందిన యూదులను ప్రోత్సహించాడు. చనిపోయిన యూదమతం మళ్ళావుత్థానమౌతుందనీ, ధ్వంసమైన దేవాలయాన్ని మళ్ళా నిర్మిస్తారనీ బోధించి ప్రజల్లో ఆశాభావాలు రేకెత్తించాడు. ప్రజలు పవిత్రులైన యాజకులుగా జీవించాలని హెచ్చరించాడు. ఇతడు స్వయంగా యాజకుడు. కనుక యాజకులు మెచ్చుకొనే దేవాలయం, ఆరాధన, కర్మకాండంలో పాటించవలసిన శుద్ధి, ధర్మశాస్త్రానుసరణం మొదలైన భావాలు ఇతని బోధల్లో విరివిగా కన్పిస్తాయి. ఇతని ప్రవచనం నాల్గు పెద్ద దర్శనాల రూపంలో వుంటుంది. నరుడు నూత్న హృదయాన్ని నూత్న ఆత్మనీ పొందాలనేది ఇతని ప్రధాన బోధ.

#### దానియేలు

ఈ గ్రంథం 165 ప్రాంతంలో పుట్టింది. ఆ కాలంలో అంటియోకస్ ఎపిఫానెస్ అనే గ్రీకురాజు యూదులను హింసిస్తుండేవాడు. ఈ హింసకు గురైనవాళ్ళకు ఓదార్పు కలిగించడానికి రచయిత ఈ గ్రంథం వ్రాసాడు. ప్రభువు తన భక్తులను నాశం కానీయదని ధైర్యం చెప్పాడు. ఈ పుస్తకంలో ప్రవచనానికి మారుగా దర్శనాల శైలి చోటుచేసికొంది. ప్రవక్త తాను చెప్పదల్చుకొన్న అంశాలను స్వయంగా దర్శనాల్లో చూచినట్లుగా చెప్తూంటాడు. యెహెజ్కేలుతోనే తలెత్తిన ఈ శైలి ఈ పుస్తకంలో శిఖరాన్నందుకొంది. ఈ గ్రంథానికి దీటుగా నూత్నవేదంలో దర్శనగ్రంథం ఉద్భవించింది. దానియేలు ప్రవచనం పూర్వవేదంలో తొలిసారిగా ఉత్థానాన్నిపేర్కొంటుంది. దీనిలోని 7వ అధ్యాయంలో మనుష్యకుమారుని ఉదంతం వస్తుంది. నూత్న వేదంలో క్రీస్తు ఈ మకుటాన్ని స్వీకరించాడు.

## చిన్నట్రపవక్తలు 12 మంది

ఇక్కడ చిన్నట్రవక్తలు అంటే వీళ్ల పేరుమీదిగా ప్రచారంలోకి వచ్చిన గ్రంథాలు చిన్నవని అర్థం. వీళ్లు చెప్పిన సందేశం తక్కువ విలువైందేమీ కాదు. ఇక్కడ ఈ ప్రవక్తల గ్రంథాలను వాటిని బైబుల్లో అమర్చిన క్రమాన్నిబట్టి కాక, వాళ్ళు జీవించిన కాలక్రమాన్ని అనుసరించి పరిశీలిద్దాం.

#### ఆమోసు

ఇతడు 750 ప్రాంతంలో జీవించాడు. ఉత్తర రాజ్యమైన యిస్రాయేలుకు చెందినవాడు. మనకు తెలిసినంతవరకు డ్రవక్తలందరిలోను మొట్టమొదటిసారిగా గ్రంథరూపం తాల్చింది ఇతని డ్రవచనమే. అమోసు చదువుసంధ్యలులేని మొరటువాడు. గొరైల కాపరి. ఐనా డ్రభువు అతన్నే యెన్నుకొన్నాడు. అతని కాలంలో యిస్రాయేలు రాజ్యం సుఖభోగాలతో జీవిస్తూ పేదలకు అన్యాయం చేస్తూంది. కనుక డ్రవక్త ఈ విలాస జీవితాన్ని ఖండించాడు. పేదసాదలకు న్యాయం చేకూర్చమని ధనవంతులను హెచ్చరించాడు. డ్రజలు తమ బుద్ధలు మార్చుకోకపోతే అస్సిరియారాజు దండెత్తివచ్చి వాళ్ళను శిక్షిస్తాడని చెప్పాడు. ఆ శిక్షాదినాన్ని "ద్రభువు రోజునుగా" గణించాలని వాకొన్నాడు. ఈతని డ్రవచనంనిందా ఈ దైవశిక్షను గూర్చిన బెదరింపులు కన్పిస్తాయి.

#### హోషేయ

ఇతదు కూడ ఉత్తర రాజ్యానికి చెందినవాడే. ఆమోసుకు సమకాలికుదు. కాని ఆమోసు దైవశిక్షనుగూర్చి బోధిస్తే యితదు దైవ(పేమను గూర్చి బోధించాడు. ఈ ప్రవక్త భార్యయైన గోమెరు ఇతన్ని విడనాడి వ్యభిచారిణి ఐంది. కాని ప్రవక్త ఆమెను గాధంగా (పేమించాడు. కనుక ఆమెను కొలదిగా శిక్షించి మరల స్వీకరించాడు. ఈ గోమెరులాగే యిస్రాయేలు ప్రజలుకూడ సీనాయి నిబంధనంద్వారా యావే వధువయ్యారు. కాని ఆ ప్రజలు ప్రభువును విడనాడి అన్యదైవాలను కొలుస్తున్నారు. అది వ్యభిచారంలాంటిది. కనుక ప్రభువు వాళ్ళను అస్సిరియా ప్రవాసంద్వారా శిక్షించి మరల తన ప్రజలనుగా

జేసికొంటాదు. ఇది ఈ ప్రవక్త సందేశం. ఈ పుస్తకంలో ప్రవక్త మాటలు మాత్రమేకాక అతని జీవితం కూడ ప్రవచన మౌతుంది. ఈ దృష్టితో చూస్తే ఇది బైబుల్లో విలక్షణమైన గ్రంథం. ఈ ప్రవక్త భగవంతునికి ప్రజలపట్ల వుండే (పేమ భర్తకు భార్యపట్ల వుండే (పేమలాంటిదని చెప్పాడు. ఈ భావం నూత్సవేదంలోకిగూడ ప్రవేశించింది. తిరుసభ (క్రీస్తు వధువు అనే భావానికి ఆధారం హోషేయ ప్రవచనమే. పూర్వవేదంలో యెషయా యిర్మీయా వంటి మహాప్రవక్తలు హోషేయ వలన ప్రభావితులయ్యారు.

#### ಖಾತ<mark>್</mark>

ఇతడు దక్షిణరాజ్యమైన యూదాకు చెందినవాడు. యెషయాకు సమకాలికుడు. ప్రజలు తమ దుర్భుద్ధలను మార్చుకొని దేవునికి విధేయులు కావాలనీ, లేకపోతే ప్రభువు యిస్రాయేలు రాజ్యాన్నివలె యూదారాజ్యాన్ని కూడ శిక్షిస్తాడనీ యితని ప్రధానబోధ. ఇతడు మెస్సీయా బెత్లెహేములో పుడతాడని చెప్పాడు. నూత్ననేదంలో మత్తయి ఈ ప్రవచనాన్ని ఉదాహరించాడు.

#### జెఫన్యా

ఇతడు 640-609 కాలంలో జీవించాడు. ప్రభువు యూదాను శిక్షిస్తాడని ఇతని ప్రధానబోధ. ఇతడు దీనులైనవారిని ప్రభువు రక్షిస్తాడని చెప్పాడు. ఇతని నాటి నుండి యూదుల్లో దీనులవర్గం ప్రాముఖ్యంలోనికి వచ్చింది. నూత్నవేదంలో క్రీస్తూ మరియమాతా శిష్యులూ ఈ దీనుల వర్గానికి చెందినవాళ్ళు.

#### నహూము

అస్సిరియా రాజధానియైన నినివే నాశమౌతుందని ఇతని ప్రవచనం. ఈ ప్రవక్త చెప్పినట్లే 612లో నినివే కూలింది.

## హబక్కూకు

బాబిలోనియా యూదాను శిక్షిస్తుందనీ, అబుపిమ్మట ప్రభువు బాబిలోనియాను గూద శిక్షిస్తాడనీ ఇతని బోధ. యూదాప్రజలకంటె దుష్టులైన బాబిలోనీయులు యూదాను శిక్షించడం దేనికా అని ఈ ప్రవక్త విస్తుపోయాడు. నరుడు భగవంతుణ్ణి నమ్మి జీవించాలని ఇతని ముఖ్యబోధ.

#### హగ్గయి

ఇతడు యూదులు బాబిలోనియా ప్రవాసంనుండి తిరిగివచ్చిన పిదప 520 ప్రాంతంలో ప్రవచించాడు. దేవాలయాన్ని పునర్నించాలనీ, రెండవ దేవాలయం మొదటి దేవాలయంకంటె వైభవంగా వుంటుందనీ ఇతని సందేశం.

## జెకర్యా

ఇతడు కూడ హగ్గయి సమకాలికుడు. అతనివలె ఇతడు కూడ దేవాలయాన్ని పునర్నిర్మించమని (పజలను హెచ్చరించాడు. (పజలు దేవాలయంలాగే పవిత్రంగా పుండాలనీ, మెస్సీయా రాజు త్వరలో వేంచేస్తాడనీ బోధించాడు. ఈ గ్రంథంలో 9-14 అధ్యాయాలు జెకర్యా చెప్పినవి కావు. 4వ శతాబ్దంలో ఇతరులు చేర్చినవి.

#### మలాకీ

ఈ ప్రవక్త 445 ప్రాంతంలో ప్రవచించాడు. హగ్గయి జెకర్యా ప్రవక్తల అనంతరం ప్రజల్లో మతపరమైన ఉత్సాహం నశించింది. వాళ్ళు అన్యజాతులతో వివాహాలు ప్రారంభించారు. విడాకులు ఎక్కువయ్యాయి. ఈ పరిస్థితుల్లో మలాకీ యాజకులూ ప్రజలూ కూడ పవిత్రులుగా జీవించాలని ప్రబోధించాడు. ఈ గ్రంథం మొదటి అధ్యాయంలో ఇతడు పేర్కొనిన పరిశుద్ధమైన బలి నూత్న వేదంలోని కల్వరి బలికి వర్తిస్తుంది.

#### ఓబద్బా

ఇతడు 5వ శతాబ్దానికి చెందినవాడు. ఇతని పుస్తకం ప్రవక్తల గ్రంథాలన్నిటిలోను చిన్నది .....21 వచనాలు మాత్రమే. ఈ ప్రవచనం ఎదోమీయులమీద శాపవచనాలు. వీళ్లు యిస్రాయేలీయులకు పొరుగుజాతివాళ్లు. 586లో బాబిలోనీయులు యెరూషలేము దేవశాన్ని నాశం చేస్తూంటే వీళ్ళు కూడ ఆ శత్రువులతో చేతులు కలిపారు. అందుకే వాళ్ళమీద ఈ శాపవచనాలు.

#### యోవేలు

ఇతడు నాల్గవ శతాబ్దానికి చెందినవాడు. ఇతని కాలంలో మిడతలదండు దిగివచ్చి దేశాన్ని నాశం చేసింది. ఈ సంఘటనను ఆధారంగా తీసికొని ట్రవక్త, ట్రజలు దైవశిక్షకు భయపడి తమ పాపాలకు పశ్చాత్తాపపడాలనీ విశుద్ధజీవితం జీవించాలనీ బోధించాడు. ట్రార్థనలూ ఉపవాసాలూ చేయాలని ట్రబోధించాడు. విశేషంగా ఇతడు, మెస్సీయా కాలం వచ్చినపుడు దేవుడు తన ట్రజలందరిమీద పవిత్రాత్మను కుమ్మరిస్తాడని నుడివాడు. నూత్నవేదంలో పవిత్రాత్మ శిష్యులమీదికి దిగివచ్చినపుడు ఈ ట్రవచనం నెరవేరింది. కనుక ఇతడు పవిత్రాత్మకు సంబంధించిన ట్రవక్త.

#### యోనా

ఈ గ్రంథకర్త నాల్గవ శతాబ్దానికి చెందినవాడు. యోనా కథ చారిత్రకం కాదు, కల్పితమైన నీతి కథ. యూదులు. సంకుచితమైన మనస్తత్వంతో తాము మాత్రమే రక్షణం పొందుతామనీ అన్యజాతులన్నీ నశిస్తాయనీ చెప్తున్నారు. ఎజ్రూ నెహిమ్యా సంస్కరణలు కూడ యూదులకు అన్యజాతులతో సంపర్కం పనికిరాదని చెప్పాయి. ఈలాంటి పరిస్థితుల్లో ఈ ప్రవక్త ప్రభువు అన్యజాతులను గూడ రక్షిస్తాడని బోధించాడు. యోనా కథలో అ ప్రవక్త ఊహించనట్లుగా అతని బోధ విని అన్యజాతి నగరమైన నీనివే పరివర్తనం చెందింది. ప్రభువు దాన్ని కాపాడాడు. ఇది యోనాకు నచ్చక దేవునిమీద సుమ్మర్లు పడ్డాడు. అపుడు ప్రభువు తాను అన్యజాతులనుగూడ రక్షించే దేవుణ్ణని తెలియజేసాడు. కనుక ఈ గ్రంథంలో, పూర్వవేదంలో అరుదుగా కన్పించే అన్యజాతి రక్షణం అనే అంశం శిఖరాన్నందుకొంది. నూత్నవేదంలో క్రీస్తు ఈ యోనా కథను పేర్కొన్నాడు.

# మాత్నవేద గ్రంథాలు సువిశేషాలు

సువిశేషం అనగానే ఇప్పుడు మనకు పుస్తకం అనే భావం కలుగుతుంది. కాని తొలిరోజుల్లో ఇవి కేవలం బోధలుగా మాత్రమే వుండేవి. ఈ బోధలే తర్వాత గ్రంథస్థాలయ్యాయి. సువిశేష రచనలో కనీసం మూడు దశలైనా గోచరిస్తాయి. మొదటి దశలో క్రీస్తు సందేశాలూ అతని జీవిత సంఘటనలూ కేవలం మౌఖిక బోధలుగా వుండేవి. పేతురు మొదలైన శిష్యులు కేవలం నోటితోనే ఈ బోధలను విన్పిస్తూ వచ్చారు. ఈ దశలో రచనలు లేవు. రెండవ దశలో కొందరు రచయితలు క్రీస్తు బోధలనూ అతని జీవిత సంఘటనలనూ చిన్నచిన్న రచనలనుగా డ్రాస్తూ వచ్చారు. ఉదాహరణకు పర్వత డ్రపంగమూ, మంచి సమరయుని సామెతా మొదలైనవి. ఇవి సంపూర్ణ క్రీస్తు చరిత్రలు కావు. మూడవ దశలో భగవ్మత్పేరితులైన నల్లురు రచయితలు ఈ చిన్నచిన్న రచనలను కలిపి సమగ్రమైన క్రీస్తు చరిత్రలను రూపొందించారు. అవే సువిశేషాలు. ఈ రచయితల్లో మొదటివాదు అరమాయిక్ సువిశేషం డ్రాసిన మత్తయి. తర్వాత వచ్చిన మార్కు లూకా ఈ మొదటి రచయితనుండి చాల విషయాలు స్వీకరించారు. నాల్గవ రచయితయైన యోహాను ప్రత్యేక పద్ధతిలో తన సువిశేషం డ్రాసాదు. నేదు మనకు బైబుల్లో సువిశేషాలంత ఉపయోగకరమైన గ్రంథాలు వేరేవి లేవు. క్రైస్తవులు వీటిని భక్తిభావంతో పారాయణం చేసికోవాలి. ఇక, ఒక్కో సువిశేషాన్ని సంగ్రహంగా పరిశీలిద్దాం.

## మార్కు

మార్కు పేతురు శిష్యుడు. పేతురు బోధలవల్ల ప్రభావితుడై ఇతడు 60 ప్రాంతంలో సువిశేషం వ్రాసాడు. గ్రీకు భాషలో వెలువడిన మొదటి సువిశేషం ఇదే. మత్తయి అరమాయిక్ భాషలో వ్రాసిన సువిశేషంనుండి ఇతడు చాల విషయాలు స్వీకరించాడు. క్రీస్తు దైవకుమారుడనేది ఇతని సువిశేషంలోని ప్రధానాంశం. మార్కు ఈ గ్రంథాన్ని రోములోని కైస్తవుల కోసం వ్రాసాడు.

#### మత్తయి

మత్తయి గ్రీకు సువిశేషం 65 ప్రాంతంలో వెలువడింది. దీనికి పూర్వం 12 మంది శిష్యుల్లో ఒకడైన మత్తయి వ్రాసిన అరమాయిక్ సువిశేషం వుంది. దీన్ని మార్కు సువిశేషాన్నీ ఆధారంగా తీసికొని మరొక రచయిత ఈ గ్రీకు సువిశేషాన్ని వ్రాసాడు. శిష్యుడైన మత్తయి స్వయంగా వ్రాసిన అరమాయిక్ సువిశేషం ఇప్పుడు లభ్యంకాదు.

నాల్గు సువిశేషాల్లోను ఎక్కువ ప్రసిద్ధిలోకి వచ్చింది ఈ మత్తయి సువిశేషమే. దీనిలోని ప్రధానాంశం దైవరాజ్యం. యూదులకు ఆదిపంచకం ఏలాగో క్రెస్తవులకు ఈ సువిశేషం ఆలాగు. దానిలాగే ఇదికూడ ఐదు భాగాలుగా వుంటుంది. క్రీస్తు నూత్న మోషే. పూర్వవేద ప్రవచనాలన్నీ అతనియందు నెరవేరాయి. అతడు తన మరణోత్థానాల ద్వారా మనలను నూత్న వాగ్దత్తభూమియైన మోక్షానికి కొనిపోతాడు. రచయిత ఈ గ్రంథాన్ని యెరూషలేములోని కైస్తవుల కోసం వ్రాసాడు.

#### ಲುಾತಾ

లూకా 70లో ఈ సువిశేషాన్ని ద్రాసాడు. ఇతడు పౌలు శిష్యుడు. మార్కు మత్తయి సువిశేషాలు యూదుల కోసం ఉద్దేశింపబడ్డాయి. కాని ఈ గ్రంథం ప్రధానంగా గ్రీకు కైస్తవుల కోసం ఉద్దేశింపబడింది. (క్రీస్తు కరుణ, పవిత్రాత్మ, ప్రార్థన మొదలైన అంశాలను ఈ సువిశేషం ప్రత్యేక శ్రద్ధతో వర్ణిస్తుంది. రచనావిధానంలో ఈ మూడవ సువిశేషం తొలి రెండింటికంటె సుందరంగా వుంటుంది.

#### యోహాను

ఇది అన్నిటికంటె చివరన వచ్చిన సువిశేషం. మొదటి శతాబ్దంలో పుట్టింది. ఇది తొలి మూడిటిలాగ (కీస్తు సమగ్ర చరిత్రను చెప్పదు. (కీస్తు జీవితంలోని కొన్ని ముఖ్యమైన సంఘటనలను మాత్రం ఎన్నుకొని వాటిమీద వ్యాఖ్య చెప్తుంది. తండ్రిని తెలియజేసే దైవవార్త (కీస్తు. అతడు లోకానికి వెలుగు, జీవం, సత్యం. అతడు మనకు దైవ(పేమనూ సోదర(పేమనూ నేర్పేవాడు. ఇవి యీ గ్రంథంలోని కొన్ని ముఖ్యాంశాలు.

# 2. అపోస్తలుల కార్యాలు

ఇది లూకా రెండవ రచన. శ్రీసభ తొలి ముప్పది యేంద్ల చరిత్రను చెప్తుంది. విశేషంగా పేత్రు పౌలు వేదబోధలను వర్ణిస్తుంది. దీనికి పరిశుద్ధాత్మ సువిశేషమని కూడ పేరు. క్రీస్తు ఉత్థానానంతరం అత్మ తొలి కైస్తవ సమాజాలను నదిపించిన తీరును ఈ గ్రంథం విపులంగా వర్ణిస్తుంది.

## **စ်**နာဗာ

నూత్న వేదంలో 21 జాబులున్నాయి. వీనిలో 14 పౌలు వ్రాసినవి. 7 ఇతరులు వ్రాసినవి. నూత్న వేదంలో మొదట వ్రాయబడిన పుస్తకాలు సువిశేషాలు కాదు, ఈ జాబులే. ఈ లేఖలను కూడ రచయితలు నాటి కైస్తవ సమాజాల్లోని ఆయా సమస్యలను పురస్కరించుకొని వ్రాసారేకాని, కేవలం కైస్తవ సిద్ధాంతాలను ప్రతిపాదించదానికి వ్రాయలేదు. ఐనా ఇవి దైవశాస్త్రాంశాలతో నిండివుంటాయి.

సువిశేషాలు కథల్లాగ వుండి సులువుగా బోధపడతాయి. జాబులు శాస్రాంశాలతో నిండి ఉండడం వల్ల అంత సులువుగా బోధపడవు. కాని వీటిని అర్థం చేసికొంటే కైస్తవ వేదసత్యాలు చాల లోతుగా తెలుస్తాయి. ఇక, ఈ జాబులను ఇప్పుడు వాటిని బైబుల్లో అమర్చిన క్రమంలోకాక అవి పుట్టిన కాలక్రమ పద్ధతిలో పరిశీలించి చూడ్డం మెరుగు.

## తెస్సలోనీయుల జాబులు రెందు

ఇవి నూత్నవేదంలోని పుస్తకాల్లో కెల్ల మొదటి రచనలు. పౌలు వీటిని (క్రీ.శ. 50 ప్రాంతంలో డ్రాసాడు. పౌలు తెస్సలోనికలో కైస్తవ సమాజాన్ని స్థాపించాక అక్కడ వేదహింసలు ప్రారంభమయ్యాయి. కనుక అతడు తెస్సలోనిక పౌరులను నిలకడతో వుండమని తొలిజాబులో హెచ్చరించాడు. ప్రభువు రెండవరాకడ కొరకు వేచివుండమని కూడ చెప్పాడు. రెండవజాబులో, తెస్సలోనీయులు (క్రీస్తు త్వరలోనే వేంచేస్తాడన్న భావంతో పనిపాటలు మానివేయకూడదని హెచ్చరించాడు. విశ్వాసులు సోదర్రపేమతో జీవించాలని బోధించాడు. ఈ జాబుల్లో రెండవ రాకడను గూర్చి పౌలు చెప్పిన విషయాలు నేటికీ ఆసక్తిని కలిగిస్తాయి.

#### కొరింతీయుల జాబులు రెందు

పౌలు 54 ప్రాంతంలో ఎఫెసు నుండి కొరింతు కైస్తవులకు రెండు జాబులు ద్రాసాడు. మొదటి జాబులో వాళ్లు స్థిరవిశ్వాసంతో మెలగాలని హెచ్చరించాడు. కైస్తవ సమాజంలో అంతఃకలహాలు అపవిత్రత పనికిరావని చెప్పాడు. ఆయా సమస్యలను గూర్చి అచటి కైస్తవులడిగిన (పశ్నలకు సమాధానాలు పంపాడు. రెండవ జాబులో తన మీద అపదూరులు మోపే ఇతర బోధకులను ఖండించాడు. యొరూషలేములో కరవు వలన బాధపడే యూదకైస్తవులకు సహాయం చేయమని కోరాడు. ఈ రెండు లేఖలూ పౌలుకీ అతని కైస్తవులకీ వుండే వ్యక్తిగతమైన సంబంధాలు చాల తెలియజేస్తాయి.

#### గలతీయుల జాబు

బౌలు ఈ జాబునుకూడ 57 ప్రాంతంలో ఎఫెసు నుండే వ్రాసాడు. బౌలు ప్రత్యర్ధులైన యూదబోధకులు ధర్మశాస్త్రం మనలను రక్షిస్తుందని బోధించారు. (క్రీస్తు వచ్చాక ఆ ప్రభువేగాని ధర్మశాస్త్రం మనలను రక్షించదని బోధించాడు పౌలు. రక్షణమనేది దేవుడు ఉచితంగా దయచేసే వరంగాని మన స్మత్మియలతో సాధించేది కాదనిగూడ తెలియజేసాడు. క్రైస్తవులకు సున్నతి అక్కరలేదని చెప్పాడు.

# రోమీయులు జాబు

దీనిని గలతీయుల జాబు ద్రాసిన తర్వాత 56 ప్రాంతంలో కొరింతు నుండి ద్రాసాడు. గలతీయుల జాబులోని విషయాలే దీనిలోగూడ డ్రస్తావింపబడ్డాయి. మోషే ధర్మశాస్త్రం వలన ఇక లాభంలేదు. తండ్రి క్రీస్తుద్వారా డ్రజలను రక్షించాడు. ఇప్పుడు మనం క్రీస్తుని విశ్వసించి అతనిలోనికి జ్ఞానస్నానం పొంది రక్షణం పొందాలి. క్రైస్తవులు నూత్న యిస్రాయేలు ఔతారు. వాళ్ళు (పేమజీవితం జీవించాలి. ఈ జాబులో లోతైన దైవశాస్త్రాంశాలున్నాయి. పౌలు జాబులన్నిటిలోను ఇది యెక్కువ విలువైంది.

# ఫిలిప్పీయుల జాబు

పౌలు ఫిలిప్పి కైస్తవులను మెచ్చుకొంటూ 56 ప్రాంతంలో వ్రాసిన జాబు ఇది. స్నేహఫూర్వకమైన కుశలప్రశ్నలతోను వ్యక్తిగత సమాచారాలతోను నిండివుంటుంది. రెండవ అధ్యాయంలో క్రీస్తు వినయాన్నీ మహిమనీ తెలియజేసే గొప్ప గేయాన్ని ఉదాహరించడం జరిగింది.

## కొలోస్సీయుల జాబు

60 ప్రాంతంలో రోములోని చెరలో నుండి వ్రాసిన జాబు. క్రీస్తు దేవదూతలలో ఒకదనీ, దేవదూతలను ఫూజిస్తే దేవుడ్జి చేరతామనీ దబ్బర సిద్ధాంతాలు బయలుదేరాయి. ఈ సిద్ధాంతాలకు లొంగవద్దని పౌలు కొలొస్సే పౌరులను హెచ్చరించాడు. క్రీస్తు నిజమైన దేవుదనీ దేవదూతలు అతనికి లొంగి వుంటారనీ ఉపదేశించాడు.

#### ခြဲခဲ့ဂ်္ဂဏာဗ జာစာ

61 ప్రాంతంలో వ్రాసిన లేఖ. తండ్రి రక్షణ ప్రణాళికలన్నీ క్రీస్తునందు నెరవేరాయి. ఈ లోకంలో ఉత్థాన క్రీస్తుసాన్నిధ్యాన్ని తిరుసభ కొనసాగించుకొని పోతూంటుంది. ఈ లేఖ 5వ అధ్యాయంలో పౌలు వివాహ జీవితాన్ని గూర్చి చెప్పిన వాక్యాలు నేటికీ పెండ్లి పూజలో చదువుతూంటాం.

#### ఫిలెమోను

ఫిలెమోను అనే సంపన్నుని బానిస ఒనేసిమస్ పారిపోయాడు. ఇతడు రోములో పౌలువల్ల ఉపదేశంపొంది కైస్తవుదయ్యాడు. ఈ బానిసను దండించవద్దని పౌలు ఫిలెమోనుకు వ్రాసాడు. అదే యీ జాబు

#### తిమోతి జాబులు

ఈ జాబులు 65 ప్రాంతంలో వ్రాసినవి. వీటి కర్తృత్వం సందేహాస్పదం. పౌలుగాని అతని శిష్యులు గాని వ్రాసి వుండవచ్చు. పౌలు బోధించిన వేదసత్యాలను అతని శిష్యులైన తిమోతి మొదలైనవాళ్ళు పవిత్రంగా ఎంచాలనీ వాటిల్లో ఏలాంటి మార్పులూ చేయరాదనీ ఈ జాబుల సారాంశం.

#### తీతు జాబు

ఇది శిష్యుడైన తీతుకు వ్రాసిన జాబు. తిమోతి జాబుల్లాగే ఇదికూడ పౌలు బోధల్లో మార్పులు చేయరాదని చెప్తుంది.

## హెబ్రేయుల జాబు

ఇది 67 ప్రాంతంలో వ్రాసింది. పౌలు శిష్యుడెవరో వ్రాసి వుండవచ్చు. యూదమతంలోని యాజకులు కొందరు కైస్తవ మతంలో చేరారు. కాని వాళ్ళు వేదహింసలకుజంకి మళ్లా యూదమతంలోకి వెళ్ళగోరుతుంటే అలా చేయవద్దని హెచ్చరిస్తూ వ్రాసిన జాబు ఇది. ఈ లేఖ ప్రధానంగా క్రీస్తు యాజకత్వాన్ని వర్ణిస్తుంది.

#### యాకోబు జాబు

యెరూషలేము కైస్తవ సమాజానికి అధిపతియైన యాకోబు దీన్ని యూదకైస్తవులకోసం 45 ప్రాంతంలో వ్రాసాడు. కైస్తవులు పర్వతప్రసంగం బోధల ప్రకారం జీవించాలి. దరిద్రులు దీనులు, హింసితులు దేవునికి స్నేహితులౌతారు. ఈ జాబు చాల నీతిబోధలతో నిండివుంటుంది.

#### ಯುದ್ ಜಾಬು

80 ప్రాంతంలో వ్రాసిన జాబు ఇది. ఆనాటి దబ్బర బోధకులనూ వాళ్ళ సిద్ధాంతాలనూ ఖండిస్తుంది.

#### పేతురు జాబులు రెండు

పేతురు పేరుమీదిగా రెండు జాబులు ప్రచారంలోకి వచ్చాయి. పేతురు భావాలనే విశదీకరిస్తూ అతని శిష్యుడు వీటిని వ్రాసివుండవచ్చు. మొదటిది 62 ప్రాంతంలో వెలువడింది. క్రీస్తుని ఆదర్శంగా తీసికొని ఆపదల్లో ధైర్యంగా వుండాలని చెప్తుంది. రెండవది ప్రభువు రెండవరాకడ మొదలైన విషయాలను పేర్కొంటుంది.

#### యోహాను జాబులు

యోహాను పేరుమీదిగా మూడు జాబులున్నాయి. యోహానుగాని అతని శిష్యులుగాని వీటిని మొదటి శతాబ్దాంతంలో వెలువరించి వుంటారు. వీటిల్లో రెండు మూడు జాబులు ముఖ్యమైనవి కావు. మొదటిజాబు మాత్రం ప్రశస్తమైంది. ఈ లేఖబోధల ప్రకారం దేవుదు (పేమమయుడు. దేవుని (పేమ క్రీస్తులో దర్శనమిచ్చింది. కైస్తవులు (పేమజీవితం గడపాలి.

## 4. దర్శనగ్రంథం

పూర్వవేదంలో దానియేలు గ్రంథం వెలువడినప్పటికే ట్రవచనం అంతరించి దర్శన వాఙ్మయం డ్రవారంలోకి వచ్చింది. డ్రవక్తలు చెవితో దైవసందేశం విని నోటితో డ్రకటించారు. కాని దర్శన గ్రంథకర్తలు దర్శనాల్లో దైవసందేశాన్ని గ్రహించి రచనారూపంలో డ్రకటించారు. నూత్న వేదంలోని తుది గ్రంథమైన దర్శనగ్రంథం ఈ దర్శన సాహిత్యానికి చెందింది. ఇది 95 ప్రాంతంలో పుట్టింది. సువిశేషకారుడైన యోహాను దీనికి కర్త కావచ్చు, కాకపోవచ్చు కూడ. ఈ గ్రంథం తొలి శతాబ్దంలో వేదహింసలనుభవించే డైస్తవులను హెచ్చరించడానికి పుట్టింది. ఇది పూర్వవేదంలో దానియేలు గ్రంథాన్ని అనుకరిస్తుంది. తండ్రి క్రీస్తుద్వారా మనకు అన్ని వేదసత్యాలూ తెలియజేసాడు, అన్ని పరలోక భాగ్యాలూ దయచేసాడు. కనుక డైస్తవులు అతన్ని నమ్మి జీవించాలి. శ్రమలకు జంకకూడదు. క్రీస్తు మన శ్రమల్లో మనతో పుండి మనలను కాపాడతాడు.

ఈ గ్రంథంలో చాల సంకేతాలు వస్తాయి. వాటిని అర్థం చేసికోవడం కొంచెం కష్టం. ఐనా ఈ పుస్తకం తొలినాటి వేదహింసలకు సంబంధించిందేగాని భవిష్యత్తులో రాబోయే సంగతులను చెప్పేది కాదు. కనుక దీన్ని భవిష్యత్సంఘటనలను సూచించేదాన్నిగా అర్థం చేసికోవడమూ, ఆ పద్ధతిలో దీనిమీద వ్యాఖ్య చెప్పడమూ తప్పు. నూత్న వేదంలోని ఇతర గ్రంథాల్లో లేని క్రొత్తబోధలను వేటినీ ఈ గ్రంథం చెప్పదు. మామూలు బోధలనే దర్శనాల భాషలో చెప్తుంది, విశేషం అంతే. నూత్న వేదంలో దర్శన సాహిత్యానికి చెందిన పుస్తకం ఇదొక్కటే.

## 3. අඩර්රඩ්ණ්ඩා

బైబులు భాష్యం - 19

#### ವಿಭಯ ಸುಾವಿಕ

| 1.         | విశ్వసృష్టి          | <b>42</b> |
|------------|----------------------|-----------|
| 2.         | నరుడు                | 45        |
| 3.         | ನಾರಿ                 | 48        |
| <b>4</b> . | ఏదెను తోట            | <b>50</b> |
| <b>5</b> . | శోధనలూ, పతనమూ        | <b>52</b> |
| 6.         | పాపమూ, శిక్షా        | <b>54</b> |
| <b>7.</b>  | లోకరక్షకుడు          | <b>56</b> |
| 8.         | సంకేతాలు, వాటి భావమూ | <b>57</b> |

# 1. విశ్వసృష్టి

## 1. రెండు సంప్రదాయాలు

ఆదికాండంలోని తొలి మూడధ్యాయాలు రెండు భిన్న సంప్రదాయాలనుండి గ్రహింపబడ్డాయి. 1, 1 నుండి 2,3 వచనాల వరకు యాజక సంప్రదాయం. ఇది క్రీస్తుపూర్వం 6వ శతాబ్దికి చెందిన రచన. 2,4 నుండి 3,24 వరకు యావే సంప్రదాయం. ఇది క్రీస్తుపూర్వం 8వ శతాబ్దికి చెందిన రచన. ఇక, ఐదవ శతాబ్దంలో వున్న ఓ రచయిత ఈ రెండు సంప్రదాయాలనూ ఐక్యంజేసీ ప్రస్తుతమున్న రీతిగా ఆదికాండాన్ని తయారుచేసాడు.

# 2. ఆరురోజుల సృష్టి

యాజక సంప్రదాయం ప్రకారం దేవుడు ఆరురోజుల్లో సృష్టి చేసాడు. మొదటిరోజున వెలుగును కలిగించాడు. రెండవ రోజున నీటినీ, మూడవరోజున చెట్టుచేమలనూ, నాల్గవరోజున సూర్యచంద్ర నక్ష్మతాలనూ సృజించాడు. ఐదవరోజు జలంలోని చేపలనూ, ఆకాశంలోని పక్షులనూ పుట్టించాడు. ఆరవరోజు భూమి మీది జంతువులనూ, నరుణ్ణి సృజించాడు. ఈ విధంగా ప్రాణులన్నిటిలోను ఉత్తముడైన నరుణ్ణి అఖరిరోజున చేసాడు. కాని ఏడవరోజు ప్రభువు ఏపనీ చేయకుండా విశ్రాంతి తీసికొన్నాడు.

ఐతే దేవుడు ఈలాగ అరురోజులు సృష్టి చేసాడా? చేయలేదు. ఇది యాజక సంప్రదాయంవాళ్లు అవలంబించిన ఓ రచనా పద్ధతి, అంతే. యావే సంప్రదాయంలో అసలు ఈ యారురోజుల సృష్టి లేనేలేదు. అక్కడ దేవుదు ఒకరోజులోనే సృష్టిఅంతా ముగించాడు – 2,4. ఇంకోసంగతి కూడ. దేవుడు మొదటిరోజున వెలుగును కలిగించాడనీ, నాల్గవ రోజున సూర్యుణ్ణి కలిగించాడనీ చెప్తుంది యాజక సంప్రదాయం. ఇదే నిజమైతే సూర్యుడు లేకముందే వెలుగెలావచ్చింది? కనుక మనం ఈయారురోజుల సృష్టిని అక్షరాల నమ్మవలసిన అవసరంలేదు. మరి యాజక సంప్రదాయం దేవుడు ఆరురోజులపాటు సృష్టిచేసికొంటూ వెళ్లాదని చెప్పడం దేనికి?

## 3. విశ్రాంతి దినము

దేవుడు అరు రోజులు పని చేసి ఏడవ రోజు విశ్రాంతి తీసికొన్నాడు – 2,7. యాజకులకు ఈ విశ్రాంతి దినమంటే మాలావు గౌరవం. దేవుడే ఆరు రోజులు పని చేసి ఏడవ రోజు విశ్రాంతి తీసికొంటే, నరుడు కూడ ఏడవ రోజు విశ్రాంతి తీసికోవాలని చెప్పడం కోసం యాజకులు పైయారురోజుల సృష్టిని వర్ణించారు. నిర్గమ కాండం "ప్రభువు ఆరు రోజులు కృషి చేసి భూమ్యాకాశాలనూ సముద్రాన్నీ వాటిలో వుండే ప్రాణికోటినీ సృజించాడు. ఏడవ రోజు విశ్రాంతి తీసి కొన్నాడు. అతడు విశ్రాంతి దినాన్ని ఆశీర్వదించి పవిత్రపరచాడు" అని చెప్తుంది – 20,11. ఈలాంటి పవిత్ర దినాన్ని నరులు కూడా పవిత్రంగా భావించాలి అని యాజకుల ఉద్దేశం. ఈ విశ్రాంతి దినం ప్రాముఖ్యాన్ని నొక్కి వక్కాణించడం కోసమే యాజకులు ఆరు రోజుల సృష్టిని ఊహించారు. అసలు ప్రభువు ఓక్షణంలోనే, ఓచిన్న తలంపుతోనే సృష్టినంతటినీ చేసాడు. ఇక, యూదులు శనివారాన్ని విశ్రాంతి దినంగా పాటించేవాళ్లు. మనకు ఆదివారం విశ్రాంతి దినం. కనుక వాళ్లు ఆ శనివారాన్ని లాగే మనం ఆదివారాన్ని పవిత్ర దినంగా భావించాలి. అది ప్రభువు ఉత్థానమైన రోజు.

## 4. వృత్యాసాలు

ఆదికాండములోని తొలి మూడధ్యాయాలూ యాజక యావే సంప్రదాయాలనే రెండు భిన్న సంప్రదాయాలకు చెందిన రచనలని చెప్పాం. ఈరెండు సంప్రదాయాలూ సృష్టిని గురించే చెప్పినా వాటి దృక్పథంలో మాత్రం చాలా భేదంవుంది. 1. యాజక సంప్రదాయం ప్రపంచపు సృష్టితో ప్రారంభమౌతుంది. దేవుడు ప్రపంచాన్ని ఏలా కలిగించాడు అన్నది ఇక్కడ ముఖ్యం. యావే సంప్రదాయం నరుని సృష్టితో ప్రారంభమౌతుంది. దేవుడు చేసిన నరుడు ఏలాంటివాడు అన్నది ఇక్కడ ముఖ్యం. 2. యాజక సంప్రదాయంలో విశ్రాంతి దినం ప్రధానమైతే యావే సంప్రదాయంలో నరుడు ఆడుది మగవాడుగా కలిగింపబడ్డాడు అన్నది ముఖ్యం. 3. అక్కడ దేవుడు తన

వాక్కుతో నరుడ్డి కలిగిస్తాడు. ఆరవరోజున కాని నరుని సృష్టిజరుగలేదు. ఇక్కడ దేవుడు ప్రాణవాయువు నూది నరుణ్ణి చేస్తాడు. మొదటి రోజుననే అతన్ని సృజిస్తాడు. అక్కడ దేవుడు నరునికి కొంచెం దూరంగా వున్నట్లూ అతన్ని గూర్చి అట్టే పట్టించుకోనట్లూ కనిపిస్తాడు. కాని ఇక్కడ నరునికి చాలా సన్నిహితంగా వున్నట్లూ అతనిపట్ల ఆదరాభిమానాలు చూపినట్లూ కన్పిస్తాడు. యావే సంప్రదాయంలో కుమ్మరి మట్టితో నరుణ్ణి చేసాడు అనేభావం స్పురిస్తుంది. 4. అక్కడ నరుదంటే దేవుని పోలికా ఆకారమూను. ఇక్కడ నరుదం<mark>టే మట్ట</mark>ీ వాయువును. 5. అక్కడ నరుని బాధ్యత, సంతానాన్ని కని వృద్ధిలోనికి రావడమని చెప్పబడింది. అతడు భూమి మీద దేవుని (పతినిధిగా వుంటాడు, దేవుని తరపున సృష్టివస్తువులన్నిటినీ పరిపాలిస్తుంటాడు. ఇక్కడ నరుని బాధ్యత, దేవుని ఆజ్ఞలనుపాటించడమని చెప్పబడింది. అతడు దేవుడు తినవద్దన్న పండును తినరాదు. పైగా నరుడు దేవుడు నాటిన తోటను సాగుచేస్తుందాలి. 6. యాజక సంప్రదాయం మాత్రమే దేవుడు ఆది దంపతులను దీవించాదనీ వాళ్లు బిడ్దలను కని వృద్ధిలోనికి రావాలని కోరుకొన్నాడనీ చెప్తుంది. యావేసంప్రదాయం మాత్రమే నరుడు జంతువుల కన్నిటికీ పేళ్లు పెట్టాడనీ స్త్రీనిచూచి సంతోషించాడనీ చెప్తుంది. ఆలాగే యావే సంద్రాయం మాత్రమే ఏదెను తోటలో (పాణమిచ్చే చెట్టూ మంచి చెడ్డలను తెలియజేసేచెట్టూ వున్నాయనీ, నరుడు ఆరెండవ చెట్టపంద్లు ముట్టుకోగూడదని దేవుడు ఆజ్ఞయిచ్చాడనీ చెప్తుంది. ఇవి ఈరెండు సంప్రదాయాల్లో కనిపించే కొన్ని వ్యత్యాసాలు. ఈ వ్యత్యాసాలన్నిటినీ గమనిస్తేనేగాని ఆదికాందం వర్ణించే విశ్వసృష్టి చక్కగా బోధపడదు.

# 5. సృష్టి అంటే యేమిటి?

ఇక ఈవ్యత్యాసాలు ఏలావున్నా, భగవంతుడు సృష్టి చేసాడు అనేసంగతిమాత్రం చాలగొప్పది. మనం సృష్టి చేయలేం. మనం చేసేదల్లా ఓ వస్తువును మరోవస్తువుగా మార్చడమే. కుమ్మరి మట్టితో కుండను చేస్తే అది సృష్టికాదు, వస్తువు మార్పు ఔతుంది. కాని భగంతుడు ఓ వస్తువునుండి మరోవస్తువునుగాదు, శూన్యం నుండి వస్తువులను కలిగించాడు. అదే సృష్టి. ఇది మనకు మించిన పని. కనుకనే సృష్టి మనకు ఆశ్చర్యం కలిగిస్తుంది. ఆ డ్రభువు కూడ తానుచేసిన సృష్టినిచూచి ఎంతోసంతోషించాడు. ఆయన కంటికి అది బాగా వుంది – 1,31. మొదటి అధ్యాయంలోనే ఈ "బాగావుంది" అనే వాక్యం ఐదుసార్లు విన్పిస్తుంది. కనుక దేవుడు చేసిన ఈడ్రపంచం చాలగొప్పది, చాలమంచిదికూడ. ఈలోకంలో జన్మించడం, ఈలోకాన్ని చేసిన దేవుడ్డి స్మరించుకోగల్గడం, మన భాగ్యవిశేషం అనాలి.

#### 2. నరుడు

#### 1. బహువచన బ్రయోగం

మొదట యాజక సంప్రదాయంవాళ్ల భావాలతో ప్రారంభిద్దాం. దేవుడు "మనకు పోలికగా, మన ఆకారంలో నరజాతిని సృజిద్దాం" అనుకొన్నాడు - 1, 26. ఇక్కడ దేవునికి "మన" అని బహువచనం వాడడం దేనికి? దేవుళ్లో ముగ్గరు వ్యక్తులు ఉండబట్టా? ఫూర్వవేద ప్రజలకు సుతునిగూర్చీ పరిశుద్ధాత్మను గూర్చీ తెలియనే తెలియదు. వాళ్లకు తెలిసిందల్లా పిత అనబడే ఒక్క దైవవ్యక్తిని గూర్చి మాత్రమే. కనుక ఈ వాక్యంలోని బహువచనం ముగ్గరు దైవ వ్యక్తులను గాదు, దేవుడ్జీ, దేవదూతలనూ సూచిస్తుంది. ఇక్కడ దేవుడు తన దూతలతో మండ్రాలోచనం చేసినట్టగా భావించుకోవాలి.

#### 2. పోలిక, ఆకారం

దేవుడు నరుణ్ణి తనకు పోలికగాను, తన ఆకారంలోను సృజించాడు -1, 26. ఇక్కడ పోలిక అన్నా ఆకారమన్నా ఒక్కటే. నరుడు దేవునికి పోలికగా వుంటాడు, దేవునిలాగా వుంటాడు. నేలమీది ప్రాణులన్నిటికంటె అధికంగా నరుడు దేవుని పోలివుంటాడు. అతనిలో వున్నంత దేవుని పోలిక మరే ప్రాణిలోను వుండదు. కనుక అతన్ని చూస్తే దేవుణ్ణి చూచినట్లే. కాని నరుడు దేనిలో దేవుణ్ణి పోలివుంటాడు?

నరుడు దేహంలోను, ఆత్మలోను కూడ దేవుడ్డి పోలివుంటాడు. మృగాలన్నిటికీ తల భూమివైపునకు వంగివుంటుంది. అవి నేలవైపు చూస్తుంటాయి. కాని నరునితల నిలువుగా నిలబడి వుంటుంది. అతడు పైకి చూస్తుంటాడు. ఈ నేలమీది ప్రాణులన్నిటిలోను అతడు మాత్రమే దేవునివైపు చూడగలడు, దేవుడ్డి తలంచుకోగలడు.

నరునిలో బుద్ధిశక్తీ, చిత్తశక్తీ పున్నాయి. అనగా అతనిలో తెలివితేటలున్నాయి, అతడు (పేమించగలడు. పైగా అతడు సృష్టి (పాణులపై అధికారం నెరపగలడు. అతనిలో స్వాతంత్ర్యం కూడ పున్నది. ఈలా బుద్ధిశక్తీ, చిత్తశక్తీ, అధికారశక్తీ, స్వాతంత్ర్యశక్తి అనే గుణాలన్నిటిలోను అతడు దేవుణ్ణి పోలివుంటాడు. 8వకీర్తన 5 –8 వచనాలు ఈసత్యాన్నే ఉగ్గడిస్తాయి. ఐతే అన్నిటికంటె మిన్నగా నరుడు అధికారం నెరవడంలో దేవుణ్ణి పోలివుంటాడు. దేవునికి (పతినిధిగా వుండి అతడు భూమి మీద (పాణులన్నిటినీ పరిపాలిస్తుంటాడు.

దేవుడు ఆదాముని తనకు పోలికగా చేసాడు అన్నాం. దేవుని కుమారుడైన క్రీస్తు కూడ ఆదేవునికి పోలికగావుంటాడు – కొలో 1, 15. కనుక ఇక్కడ ఆదాము దేవునికి పోలికగా ఉన్నాడు అంటే అతడుకూడ దేవుని కుమారుడేనని భావం. "దేవునిపోలిక" అన్న మాటల్లో ఈభావాలన్నీ ఇమిడివున్నాయి.

## 3. స్ట్రీ పురుషులనుగా సృజించాడు.

"దేవుడు నరుణ్ణి సృజించాడు, అతన్ని స్ర్తీ పురుషులనుగా సృజించాడు" అంటాడు రచయిత - 1, 27. దేవుడు నరుణ్ణి ఆడదాన్ని గాను, మగవాణ్ణిగాను చేసాడు. అంటే లింగాన్ని భగవంతుడే ఉద్దేశించాడు, నిర్ణయించాడు. స్ర్తీ పురుషులను భగవంతుడిచ్చిన ఓ గొప్పవరం లింగం. వీళ్లు భగవంతుడు ఉద్దేశించినట్లుగా లైంగిక జీవితాన్ని గడపాలి.

దేవుడు నరుణ్ణి స్ట్రీ పురుషులనుగా జేసి తానుచేసిన పనిని జూచి చాలబాగుంది అనుకొన్నాడు – 1, 31. కనుక లైంగిక జీవితం దానంతట అది యోగ్యమైంది, పవి(తమైందికూడ. నరుల్లో కొందరు లింగాన్ని లైంగిక (కియను దివ్యంగా ఎంచి ఆరాధిస్తారు. ఆడు మగ కలసికోవడమే పరమావధి అనుకొంటారు. మరి కొంతమంది లైంగిక (కియను పశుతుల్యంగా భావించి నిరసిస్తారు. కాని ఇవిరెండూ తప్పుడుభావాలే. లింగాన్ని గూర్చి బైబులు బోధించేబోధ ఈరెండు మార్గాలకు మధ్యస్థంగా వుంటుంది. లింగాన్ని భగవంతుడే ఇచ్చాడుకనుక నరుడుదాన్ని వాడుకోవాలి. దానంతటఅది దివ్యమైందీ కాదు, నీచమైందీ కాదు. కనుక దాన్ని పూజింపనూగూడదు, నిరసింపనూగూడదు.

# 4. సంతానాభివృద్ధి.

భగవంతుడు ఆదిదంపతులను దీవించి "మీరు సంతానాన్ని కని వృద్ధిచెందండి" అన్నాడు - 1, 28. దేవుని వాక్కు ఏంచెప్తుందో అది నెరవేరి తీరుతుంది. కనుక స్ట్రీ పురుషులు కలుసుకొన్నపుడు సంతానం కలుగుతుంది. భగవంతుడు తొలి మానవులను శూన్యం నుండి సృజించాడు. కాని మాటిమాటికి ఈలా సృజించడు. ఓమారు దేవుడు తొలి మానవులను సృజించాక, మలి మానవులను మానవులే సృజించుకొంటూబోతారు. కనుక బిడ్డలను కన్నపుడు నరులు దేవుని సృష్టితో సహకరిస్తుంటారు. అందుచేత తల్లిదండులు బిడ్డల పుట్టవును ఓ పవిత్ర కార్యంగా భావించాలి.

చావువల్ల భూమి మీది నరులంతా నశిస్తారు. ఇక లోకంలో మనుష్య జాతి మిగలదు. కనుక నరుడు వివాహజీవితం ద్వారా క్రొత్త మానవులను సృజిస్తుండాలి. ఈ విధంగా చావు కలిగించే నష్టాన్ని పుట్టువు పూరిస్తుంటుంది. కాని భగవంతునికి చావు లేదు. అందుకే బైబులు భగవంతునికి లింగం లేదు. అతడు భార్యను స్వీకరించడు, బిడ్డలను కనడు. ఆ మహాత్ముడు ఆడు మగ భేదాలకు గురిగాని ఆత్మస్వరూపుడు. ఉత్థాన జీవితంలో కూడ చావు లేదు. అందుకే మోక్షంలో పెండ్లిచేసికోవడమూ, బిడ్డలను కనడమూ అనే బెడద లేదు – మార్కు 12, 25.

#### 5. భూమిని వశం చేసికోవడం

దేవుడు ఆది దంపతులతో "మీరు భూమిని వశం చేసికొనండి" అన్నాడు – 1,28. నరుడు నేలను దున్ని సాగుచేస్తుంటాడు. ఈ కృషివల్ల భూమి అతనికి వశమౌతుంది, పంటలు పండిస్తుంది, అతన్ని పోషిస్తుంది. కనుక కృషి ఎంతో విలువైంది. పని నీచమైంది కాదుగదా గౌరవ ప్రదమైంది. నరుడు కష్టపడి పని చేయాలి. ఇక, కష్టపడే నరులంతా భూమి పండించే పంటలను అనుభవించాలి. కొందరు మాత్రమే మేము భూస్వాముల మన్న నెపంతో ఆ పంటంతా దోచుకొని అధిక ధనవంతులు కాగూడదు. మరి కొందరు ఆ భూమి మీద కృషి చేసికూడ, కూలివాళ్లు కనుక, దాని పంట ననుభవింపలేక నానాటికీ నిరుపేదలై పోగూడదు. ఇది సాంఘిక అన్యాయం. భగవంతుడు భూమిని అందరి కొరకు కలిగించాడు. మనం మాత్రం అన్యాయంగా భూమిని మన అదుపులోనికి తెచ్చుకొంటూంటాం, ఇతరులకు దాన్ని దక్కనీకుండా చేస్తుంటాం.

## 6. నేల మట్టినుండి

దేవుడు నేల మట్టినుండి నరుణ్ణి చేసాడు – 2,7. భగవంతుడు నరుణ్ణి చేసాడని మనకు తెలుసు. కాని ఏలా చేసాడో మనకు తెలీదు. ఇక, మనుష్యులకు మనుష్య భాషలో చెప్తెనే గాని అర్థంకాదు. కనుక ఇక్కడ రచయిత మనుష్యుడు చేసే ఓ పనిని పోలికగా తీసికొని భగవంతుడు నరుణ్ణి ఈలా సృజించాడు అని ఉపమాన పూర్వకంగా చెప్తున్నాడు. కుమ్మరి మట్టితో కుండను చేస్తాడు. కుండ తన పుట్టుకకు పూర్తిగా కుమ్మరి మీదనే ఆధారపడి వుంటుంది. ఈలాగే మానవుడు కూడ తన పుట్టుకకు పూర్తిగా భగవంతుని మీదనే ఆధారపడ్డాడు. ఐగుప్తీయులు, సుమేరియనులు, బాబిలోనీయులు భగవంతుడు నరుణ్ణి సృజించడాన్ని కుమ్మరి పనితో పోల్చారు. యిర్మీయా (ప్రవక్త కూడ ఈ యుపమానాన్ని వాడాడు – 18,6. ఆదికాండం వ్రాసిన రచయిత కూడ ఈ యుపమానాన్నే ఎన్నుకొన్నాడు.

కనుక ఇక్కడ భగవంతుడు నేల మట్టినుండి నరుణ్ణి చేసాడు అంటే నరుడు పూర్తిగా భగవంతుని మీదనే ఆధారపడి వుండేవాడని భావం. దేవుడు ఎంతో (పేమా కనికరమూ కలవాడు కనుక మట్టినుండి నరుణ్ణి చేసాడు. దేవుడు చేయకుముందు అతడు లేదు. అన్నిప్రాణుల్లాగే అతడు నిత్యం ఆప్రభువు మీదనే ఆధారపడాలి. తాను సృజించిన నరుడు బలహీనపు ప్రాణి కనుక ప్రభువు అతన్ని ఎంతో ఆదరంతో చూస్తుంటాడు. కంటిపాపను లాగ కాపాడుతుంటాడు. కాని మట్టిమానిసి యైన నరుడు దుష్టుడు, పొగరుబోతు. అతడు భగవంతుని సృష్టికార్యాన్ని ఒక్కనిమిషంలో భగ్నంచేసి శాపంపొంది

తానుమళ్లా మట్టిఐపోతాడు. ఏ మట్టినుండి పుట్టాడో ఆమట్టిలోనే కలసిపోతాడు. ఇది నరుని దౌర్భాగ్యం.

#### 7. ప్రాణవాయువు

దేవుడు నరుని ముక్కు గోళ్లల్లోనికి ప్రాణవాయువు నూదగా అతడు జీవంపొందాడు – 2,7. అన్ని ప్రాణులూ వాయువు వల్లనే బ్రతుకుతుంటాయి. నరుడు కూడ వాయువు వల్ల జీవం పొందాడు, బ్రతికాడు. ఇక ఆ వాయువు నూదినవాడు దేవుడు కనుక పై "నేలమట్టి" లాగా ఈ "ప్రాణవాయువు" అన్న ప్రయోగం గూడ నరుడు దేవునిమీదనే పూర్తిగా ఆధారపడి ఉండేవాడని సూచిస్తుంది. రచయిత జంతువుల సృష్టినిగూర్చి చెప్పినపుడు ఒట్టినే దేవుడు వాటిని సృజించాడని చెప్పాడు – 2, 19. కాని నరుని సృష్టినిగూర్చి చెప్పేప్పుడు మాత్రం దేవుడు ఎంతోకృషి చేసినట్లుగా చెప్పుకవెళ్లాడు – 2,7. జంతువుల్లో పెద్ద ఆధిక్య మేమీలేదు. అవన్నీ నరుని కోసమే. కాని అతడు చాలవిశిష్టుడు. కనుకనే అతడు వాటికి పేర్లు పెడతాడు – 2, 20. ఇక్కడ జంతువులకు పేర్లు పెట్టడమంటే వాటిమీద అధికారం నెరపడం. కాని ఈ జంతువుల్లో నరునికి తోడుగా వుండదగినప్రాణి ఏదీ లేకపోయింది. అవి అతనిలాంటివికావు. కనుకనే ప్రభువు ఆదాము లాంటివ్యక్తిని మరొకర్తెను చేయవలసి వచ్చింది.

#### 3. నారి

## 1. నిద్ర

ప్రభువు ఆదాముకి గాధనిద్ర కలిగించి అతని ప్రక్కటెముకను తీసి స్ట్రీని చేసాడు - 2, 21. కాని ఇక్కడ దేవుడు ఆదాముకి గాధనిద్ర పుట్టించడం దేనికి? అతనికి భాధ కలుగకుండావుండేలా మైకం కలిగించడానికా? కాదు. భగవంతుణ్ణిగాని, అతని సృష్టి రహస్యాలుగాని నరుడు చూడలేడు. ఇక్కడ ప్రభువు ఏవనుచేయబోతున్నాడు. ఆసృష్టి కార్యాన్ని ఆదాము చూడకూడదు. చూడలేడు కూడ. అందుకే ప్రభువు అతన్ని నిద్రబుచ్చాడు. "భగవంతుణ్ణి చూచి ఏ నరుడూ బ్రతక లేడు" అంటుంది నిర్గమకాడం 33,20.

## 2. ప్రక్కటెముక

దేవుడు అదాము ప్రక్కటెముక నుండి స్ర్మీని చేసాడు. ఇక్కడ ప్రక్కటెముక అంటే యేమిటి? యావే స్ర్మీని పురుషుని ప్రక్కటెముక నుండి చేసాడు అంటే ఆమెకూడ ఆపురుషునిలాంటిదేనని భావం. మగవాడూ ఆడదీ ఒకే స్వభావం కలవాళ్లు. రెండు రూపాల్లో వున్నా వాళ్లిద్దరూ నరులే. కనుక వాళ్లిద్దరూ యజమానుడూ బానిసా కారు. వాళ్ల తండీ సృష్టికర్తా ఐన దేవునిముందు ఆ యిద్దరూ సమానమైన హోదా కలవాళ్లు,

స్నేహితుల్లాగ మెలిగేవాళ్లు. కనుక వాళ్లిద్దరిలో హెచ్చుతగ్గులు లేవు. ఇద్దరూ సరిసమానులే. వైవాహిక (పేమద్వారా వాళ్లిద్దరూ ఒకరినొకరు బలంగా ఆకర్నించుకొంటారు. ఒకరినొకర్సు పరిపూర్ణులను జేసికొంటారు. ఈ (ప్రక్కటెముక ఉదంతంలో భగవంతుడు ఓ శస్త్రచికిత్సాకారుడుగా పనిచేసాడు అన్నభావం స్ఫురిస్తుంది.

## 3. ఎముకల్లో యెముక

ప్రభువు ఏవనుచేసి ఆదామునొద్దకు తోడ్కొనిరాగా అతడు ఆస్త్రీని చూచి "ఈమె నాయెముకల్లో ఎముక, నాదేహంలో దేహం" అనుకొన్నాడు – 2, 23. ఇక్కడ ఎముకల్లో ఎముక, దేహంలో దేహం అంటే దగ్గరి చుట్టం అనిఅర్థం. అనగా ఏవ ఆదామువంటిది. అతనికి ఆఫ్తురాలు, ప్రియురాలు. హీట్లూ భాషలో పురుషునికి "ఈష్" అని స్ట్రీకి "ఈషా" అని పేర్లు. ఈష్ నుండి పుట్టింది గనుక ఆమె ఈషా అయింది అన్నాడు మూలంలో హీట్లూ రచయిత. దీన్నే మనభాషలో చెప్పాలి అంటె ఏవ "నరుని" నుండి పుట్టింది గనుక "నారి" అయింది.

ఆదాము ఏవకు నారి అని పేరుపెట్టాడు. హీట్రూ సంప్రదాయం ప్రకారం పేరు పెట్టడమంటే అధికారం నెరపడం. కనుక నరుడు స్త్రీ మీద పెత్తనం చేస్తుంటాడు. ఆమె అతని అధికారంలో వుంటుంది. ఐనా స్త్రీ పురుషునికంటే తక్కువది కాదు. ఆమె అతన్నీ అతడు ఆమెనూ పరస్పరం పరిపూర్ణం చేసికొంటూంటారు.

దేవుడు ఏవను చేయకముందు "నరుడు ఒంటరిగావుండడం మంచిదికాదు. అతనికి తోడునీడగా వుండడానికి ఓ స్ర్మీని సృజిద్దాం" అనుకొన్నాడు -2, 18. కనుక యావే స్ర్మీనిచేయటంలో ఉద్దేశం ఆమె నరునికి అండదండగా వుండాలనే. అనగా భార్య భర్తకు స్నేహితురాలుగాని జానిసకాదు. పూర్పం సోక్రటీసు తాను స్ర్మీయై పుట్టనందుకు దేవతలకు వందనా లర్పించాడు. ప్లేటో పాపం చేసిన నరులు మొదట స్ర్మీలుగాను ఆ పిమ్మట జంతువులుగాను పునర్జన్మ మెత్తుతారు అన్నాడు. ఈలాగే చాలామంది జ్ఞానులు స్ర్మీలను హేయంగా చూచారు. ఇంకా కొంతమంది స్ర్మీలను స్వార్ధానికి వాడుకొన్నారు. స్ర్మీని ఓ భోగ్యవస్తువునుగా పరిగడించి ఆమెతో లైంగికసుఖాలు అనుభవించడమే పరమధ్యేయం అనుకొన్నారు. లింగాన్ని ఓ దేవతగా భావించి కొలిచారు, బైబులు ఈ విపరీత ధోరణులకు సమ్మతింపదు. స్ర్మీ పురుషులు సమానమేననీ, వారిరువురూ పరస్పర సహాయకులనీ బోధిస్తుంది. వాళ్లీద్దరూ దేవుని బిడ్డలేననీ చెప్తుంది. నేడు మనం కూడ స్రీపురుష వైవిధ్యాన్ని చూచి విస్తుపోతాం. ఆడు మగ విభేదం ఎంత విచిత్రమైందాఅని ఆశ్చర్యపోతాం. స్రీపురుషులంగా జీవించే మనకు ఈలా ఆశ్చర్యపడ్డం చాలా అవసరం కూడ.

## 4. ఆరికి హత్తుకొని పోవడం

భార్యాభర్త లిరువురూ కలసి ఒక్క వ్యక్తిగా ఐక్యమైపోతారు. నరుడు తల్లిదండ్రులతో కంటేగూడ భార్యాతో అధికంగా ఐక్యమైపోతాడు. కనుకనే అవసరం వచ్చినపుడు జననీ జనకులను కూడ వదలి ఆలికి అతుకుకొంటాడు. వాళ్లిద్దరూ ఇద్దరై గూడ ఏకవ్యక్తుల్లా జీవిస్తారు. అందుచేత ఇకవాళ్లకు విదాకుల్లేవు. – మార్కు 10,9. ఒకరు చనిపోతేనే గాని ఇంకొకరు మళ్లా వివాహబంధంలో (ప్రవేశించదానికి వీల్లేదు.

స్డ్రీ పురుషునికి ముందు నడవదు, వెనుకా నడవదు. అతని ప్రక్కన నదుస్తుంది. అతనికి సరిసమానంగా జీవిస్తుంది. అతడున్నకాడల్లా ఆమెకూడ వుంటుంది. అందుకే తొలి ఆదాము ఒక స్త్రీతో ఐక్యమయ్యాడు. ఆలాగే మలి ఆదాము క్రీస్తు కూడ మరో స్ట్రీ తో ఐక్యమయ్యాడు. అ స్ట్రీ భార్య, ఈ స్ట్రీ తల్లి, అంతే భేదం.

తాలి ఆదాము నిద్రిస్తూండగా అతని ప్రక్కలో నుండి స్ట్రీ బయల్వెడలింది. ఆలాగే మలి ఆదాము నిద్రిస్తూండగా అతని ప్రక్కలోనుండి మరొక స్ట్రీ బయల్వెడలింది. ఈరెండవ స్ట్రీయే శ్రీసభ, కైస్తవ సమాజం. అనగా మృతక్రీస్తు దేహంనుండి బయల్వెడలిన నెత్తురూ నీళ్లూ విశ్వాసులను కడిగి శుద్ధిచేస్తాయి. వాళ్లే కైస్తవ సమాజం. అందుకే ప్రాచీన కైస్తవ రచయితలైన పితృపాదులు ఏవ పుట్టుక శ్రీసభ పుట్టుకకు పోలికగా వుంటుందని చెప్పారు. చూడు ఎఫె -5, 31-32. ఆదాము దైవపుత్రుడై రాబోయే క్రీస్తుని సూచిస్తుంటాడు. ఏవ రాబోయే శ్రీసభను సూచిస్తుంది. సృష్టి మనుష్యావతారాన్ని సూచిస్తుంది. ఒక విధంగా చెప్పాలంటే, రాబోయే కైస్తవ సత్యాలన్నీ ఆది దంపతుల చరిత్రలో బీజరూపంగా ఇమిడేవున్నాయి.

ఆదాము ఏవ దిసమొలతో ఉన్నాగానీ వారికి సిగ్గవేయలేదు – 2,25. అనగా ఆదిదంపతుల్లో ఇంకా కామవికారం పుట్టలేదని భావం. వారిలో ఇంకా ఆశాపాశాలూ వ్వామోహాలూ లేవు. శాంతిసమాధానాలు నెలకొని వుండేవి. దేహం బుద్ధిశక్తికి లొంగివుంది.

## 4. ఏదెను తోట

#### 1. ఏదెను తోట

ప్రభువు ఏదెనులో తూర్పువైపున ఒక తోటను నాటి ఆదాముని ఆతోటలో వుంచాడు – 2,8. దేవుడు మంచివాడు, కరుణ గలవాడు. అతడు పిడికెడు మట్టినుండి నరుణ్ణి చేయడం మాత్రమే గాదు, ఆనరునికి చక్కని వాతావరణంకూడ కలిగించాడు. ఆవాతావరణమే ఈతోట. పాలస్తీనా దేశం ఉష్ణదేశం. కనుక యూదట్రజలకు చెట్టుచేమలన్నా నీళ్లన్నా పరమట్రీతి. అందుకే ఈరచయిత దేవుడు పచ్చని చెట్లతోను నాల్గు నదులతోను కూడిన తోటను సిద్ధంచేసి ఆదాముని ఆతోటలో వుంచాడని చెప్పుకొంటూపోయాడు. అనగా ఆదాముకు అన్ని సౌఖ్యాలూ అమరాయని అర్థం.

ఈతోట ఏదెనులో ఉంది. "ఏదెను" అనే హీబ్రూమాటకు మైదానమని అర్థం. అనందకరమైన మైదానంలో దేవుడు ఆ తోటను నాటాడు. అదికూడ తూర్పువైపుగా వుంది. అనగా రచయిత వసించే పాలస్తీనా దేశానికి తూర్పువైపుగా వుంది. తూర్పు సూర్యుడు ఉదయించే దిశ. దేవతలు మెలిగే దిశ. కనుక ఆ తోట అన్నివైభవాలతో నిండివుందని భావం.

ఆదాము వసించిన ఈ తోట సకల సౌఖ్యాలతో నిండివుండడం వల్ల మోక్షానికి చిహ్నంగా వుంటుంది. బైబులు చెప్పే ఈ తోట ఎక్కడుందో వెదకాలని చాలమంది ప్రయత్నంచేసారు. కాని ఈ తోట భౌగోళికమైంది కాదు, సాంకేతికమైంది. తొలి మానవునికి అన్ని సౌఖ్యాలూ అమరాయని చెప్పడమే ఈ తోట ఉద్దేశం. కనుక ఏదెనుతోట ఓస్థలం అనుకోవడం కంటె, ఓ దశ అనుకోవడం మేలు. తొలినరుడు సౌఖాగ్య దశలో వుండేవాడని దాని భావం. అతడు దేవునికి స్నేహితుడుగా వుండేవాడు. దేవుడు అతన్ని ఆదరించి పోషిస్తుండేవాడు. అందుచేత ప్రభువు నరుణ్ణి ఏదెను తోటలో వుంచాడు అంటే అతన్ని ఉన్నతస్థాయికి కొనివచ్చాడని భావం.

## 2. ప్రాణమిచ్చే చెట్టు

దేవుడు నాటిన తోటలో రకరకాలైన మంచి చెట్లున్నాయి. ప్రాణ మిచ్చే చెట్టుకూడ వుంది – 2,9. ప్రాచీన జాతులన్నీ జీవవృక్ష మొకటుందనీ, దాని పండ్లు తిన్న నరులు మరణాన్ని జయిస్తారనీ భావించారు. దేవతలు ఆ చెట్టుకు కావలి కాస్తుంటారని చెప్పుకొన్నారు. ఆదికాండం ప్రాసిన రచయిత కూడ ఈ వూహనే ఎన్నుకొన్నాడు. ఇక్కడ ప్రాణమిచ్చే చెట్టు అని చెప్పడంలో రచయిత ఉద్దేశం ఇది: ఆదిదంపతులకు చావులేదు. వాళ్లు స్వతస్సిద్ధంగా అమరులు. దేవునితో స్నేహంగా జీవిస్తుండేవాళ్లు.

యిస్రాయేలు ప్రజల బైబులు గ్రంథంకంటె ముందుగానే మెసపొటేమియాలో "ఎమినా ఎలీష్" అనే గ్రంథం వెలువడింది. దాన్ని క్రీస్తుకు రెండువేల యేండ్ల పూర్వమే ద్రాసారు. కనుక ఇది బైబులు కంటె కనీసం ఏడు వందల యేండ్లకు ముందే వెలువడింది. ఈ గ్రంథం "దేవతలు నరులను చేసినపుడు చావును నరులకిచ్చివేసారు. చావులేనితనాన్నేమో వాళ్లే ఉంచేసుకున్నారు" అని చెప్తుంది. కాని బైబులు భగవంతుడేమో నరుణ్ణి చేసినప్పుడు అతనికి అమృతత్వం ప్రసాదించాడు. అన్యజాతులు ఊహించిన దేవుళ్లకంటె యిస్రాయేలు ప్రజలు కొలిచిన దేవుడు ఎంత ఉదాత్తమైనవాడు!

# 3. మంచిసెబ్బరలను తెలియజేసే చెట్టు

ఏదెను తోటలో మంచిసెబ్బరలను తెలిసికొనే శక్తినిచ్చే చెట్టు కూడ వుంది – 2, 9. దాని పండ్లు తింటే నరులకు వెంటనే మంచిసెబ్బరలను తెలిసికొనే తెలివి కలుగుతుంది. మంచి సెబ్బరలను తెలిసికొనే శక్తినిచ్చే చెట్టుఅనడం కూడ ఓ సంకేతం. ఇక్కడ మంచిసెబ్బరలు అంటే పూర్తిజ్ఞానం అని భావం. జ్ఞానమంటే పుస్తకజ్ఞానం కాదు. జీవితంలో మనకు ఏది అవసరమో తెలిసికొనే (క్రియాజ్ఞానం. అనగా మన మంచినీ, మన అవసరాలనూ నిర్ణయించుకొనే జ్ఞానం. కాని మన మంచినీ మన అవసరాలనూ మనమే నిర్ణయించుకొంటున్నా మంటే, మనం స్వతంత్రంగా (ప్రవర్తిస్తున్నామని భావం. కనుక ఈ జ్ఞానవృక్షం పండ్లు తింటే నరుడు స్వతంత్రంగా (ప్రవర్తిస్తున్నామని భావం. మీద ఆధారపడకుండా పుండడ మౌతుంది.

[ప్రభువు ఆదాముతో ''మీరు తోటలోవున్న పండ్లన్ని తినవచ్చుగాని మంచిసెబ్బరలను తెలియజేసే చెట్ట పండ్లను మాత్రం తినకూడదు" అన్నాడు – 2, 16–17. అంటే ఆదిదంపతులు ఏమైనా చేయవచ్చుగాని, స్వతంత్రంగా ప్రవర్తించడం మాత్రం కూడదని భావం. వాళ్లు దేవుని మీద ఆధారపడి జీవిస్తుండాలని అర్థం.

భగవంతుడు సర్వతంత్ర స్వతంత్రుడు. అతని మీద మరోశక్తి పని చేయదు.కాని నరుడు ఆలాకాదు. అతడు పరతంత్రుడు. దేవుని మీద ఆధారపడి జీవింపవలసినవాడు. ఐనా ఆదాము స్వతంత్రుళ్లాగ ప్రవర్తింప బోయాడు. అది అతని గర్వం.

## 5. శోధనలూ, పతనమూ

#### 1. జిత్తులమారి పాము

ఏవను శోధించదానికి వచ్చిన పిశాచం పామురూపంలో వుంది – 3,1. పిశాచం పాము రూపంలో వచ్చింది అనడం దేనికి? పాముకంటె నక్క ఇంకా జిత్తులమారిది కదా? ఇక్కడ గ్రంథకర్త పామును ఎన్నుకోవడంలో ఉద్దేశం యిది. పామంటే నరులందరికీ అసహ్యమూ భయమూను. పైగా ఆ కాలంలో యిస్రాయేలీయులకు సోదరజాతులైన కనానీయులు ఫిలిస్టీయులు మొదలైన వాళ్లంతా పామును ఆరాధించేవాళ్లు. ఇంకా, లింగానికిగూడ పాము చిహ్నంగా వుండేది. ఆకాలపు ప్రజలు కొందరు సర్పపూజా నెపంతో లైంగికంగా అత్యాచారాలు చేసేవాళ్లు. ఈ కారణాలచేత యిస్రాయేలు ప్రజలకు పాము అసహ్యకరమై పోయింది. కనుక గ్రంథకర్త పామును ప్రదర్శించడంలో పిశాచం ఎంతో అసహ్యకరమైన ప్రాణి అని చెప్పాడు.

# 2. పాము స్ట్రీని ప్రశ్నించింది.

పాము స్ర్రీనిచూచి "మీరు తోటలోవున్న ఏచెట్టు పండ్లూ తినగూడదట నిజమేనా?" అని ప్రశ్నించింది– 3,1. ఏవ పిశాచాన్ని చూడగానే దాన్ని తరిమివేయవలసింది. పిశాచంతో ఎవరూ సంభాషణకు దిగకూడదు. కాని ఈ తెలివి ఏవకు లేదు. పైగా పిశాచం వట్టి అబద్ధాలకోరు. కనుకనే "జ్ఞానవృక్షం పండ్లు తిన్నా మీరు చావనే చావరు" అని చెప్పింది. ఏవ అమాటలు గట్టిగా నమ్ముకొంది. ఆమె మందబుద్ధినిచూచి పిశాచం మరింత రెచ్చిపోయి "దేవుడు వట్టి అసూయాపరుడూ, స్వార్థపరుడూను. నరులుకూడ తనంతటివాళ్లు ఔతారేమోనన్న భయంతో జ్ఞానవృక్షఫలం తినవద్దని శాసించాడు సుమా" అని చెప్పింది. ఆ మాటలు వినేటప్పటికి ఏవకు ఆశపుట్టింది. తానూ మంచిచెడ్డలు తెలిసికొని దేవుడంతటిది కావచ్చుగదా అనుకొంది. ఇకనేం. పండును కోసి తింది. అదాము చేతగూడ తినిపించింది.

ఈవిధంగా ఆదిదంపతులిద్దరూ పిశాచం వలన పతనమైపోయారు. పిశాచానికి నరజాతి అంటే గిట్టదు. తాను పోగొట్టుకొనిన భాగ్యదశను ఈ నరులు పొందారు. కనుక నరజాతిని ఏలాగైనా కూల ద్రోయాలనే దానికోరిక. సొలోమోను జ్ఞానగ్రంథం "భగవంతుడు నరుణ్ణి అమరుణ్ణిగా సృజించాడు. కాని పిశాచం అసూయ వలన మరణం లోకంలో ప్రవేశించింది. కనుక ఆ పిశాచం పక్షానికి చెందినవాళ్ళంతా నేటికీ చావును చవిచూస్తూనే వున్నారు" అంటుంది -2, 24.

దేవుడు నిషేధించిన పండు స్ట్రీకి కన్నులపండువుగా వుంది. ఆమెకు దాన్ని తింటే యెంత రుచిగా వుంటుందో అనే వుబలాటం పుట్టింది – 3,6. పాపపు క్రియ ఎప్పుడూ ఈలాగే వుంటుంది. సీరా జ్ఞానగ్రంథం "పాపం స్ట్రీతో ప్రారంభమైంది. ఆమెవలన మనమంతా నాశమై పోయాము" అని చెప్పంది – 25,24.

దేవుడు వలదన్న పందును తినగానే ఆదిదంపతులకు కనువిప్పు కలిగింది. వాళ్లు తాము దిసమొలతో వున్నట్లు తెలిసికొని అంజూరపుటాకులు కుట్టి మొలకు కప్పుకొన్నారు – 3,7. పూర్వాధ్యాయంలో రచయిత ఆదిదంపతులు మొండిమొలతోవున్నా వాళ్లకు సిగ్గు వేయలేదు అన్నాడు – 2,25. కానీ ఇక్కడ సిగ్గువేసింది అని చెప్పాడు. భావం ఇది. పాపం వాళ్లల్లో దోషశంకను పుట్టించింది. వాళ్ల నిష్కల్మషత్వం పోయింది. ఆదిమానవులు పాపానికి లొంగిపోయారు. వాళ్లల్లో ఆశాపాశాలూ వ్యామోహాలు పుట్టుకవచ్చాయి. జంతువాంఛలు మోసులెత్తాయి. కనుకనే వాళ్లు ఒకరి లింగాన్ని చూచి ఒకరు నిగ్రహం కోల్పోయారు. సిగ్గు చెందారు. అనగా పాపం వలన వాళ్లల్లో పెద్దమార్పు కలిగింది. ఇక దేహం వాళ్ల అదుపులో వుండదు.

## 6. పాపమూ, శిక్షా

## 1. చెట్లనడుమ దాగుకొన్నారు

సాయంకాలం దేవుడు తోటలో నడయాడ్డానికి రావడం చూచి భయపడి ఆదామేవలు చెట్లనడుమ దాగుకొన్నారు – 3,8. నరులిద్దరూ దేవుని యెదుటబడకుండ దాగుకొన్నారు. వాళ్లింతవరకూ దేవుని బిడ్డల్లాగ, దేవుని స్నేహితుల్లాగ మెలిగారు. కాని యిప్పుడు ఆ తండ్రి యెదుటికి రాలేకపోయారు. కారణం? పాపంవలన దేవుని స్నేహాన్నీ అనుగ్రహాన్నీ కోల్పోయారు.

## 2. ఆవిద తినమంటే తిన్నాను.

దేవుడు నీవు పండునెందుకు తిన్నావని ఆదాముని అడుగగా అతడు, నీవు నాకు తోడుగా ఇచ్చిన స్ట్రీ తినమంటే తిన్నాను అన్నాడు. దేవుడు స్ట్రీని నీవెందుకు తిన్నావని అడుగగా ఆమె, పాము తినమంటే తిన్నాను అంది. పాపపు మానవుడు తన తప్పుతాను ఒప్పుకోడు. ఇతరులమీద నింద మోపుతూంటాడు. మన మందరమూ ప్రతిదిన జీవితంలో ఈలాగే చేస్తుంటాం.

# 3. ముగ్గరికీ శిక్షలు

దేవుదు పిశాచాన్నీ, ఏవనూ, ఆదామునీ శిక్షించాడు. ఈ మువ్వురూ ఒకరి కొకరు బాధాకారణ మౌతారు. పిశాచాన్ని స్త్రీ బాధిస్తుంది. స్త్రీని పురుషుడు బాధిస్తాడు.

కాని దేవుడు ఆమువ్వురిలోను పాము రూపంలోవున్న పిశాచాన్ని మాత్రమే శపించాడు. దానికి నిత్యమూ మట్టే ఆహారం. ఇక్కడ మట్టిని తినడమంటే శిక్షను పొందడమని భావం. అంటే పిశాచం సదాశిక్ష ననుభవిస్తూ వుండిపోతుందని అర్థం.

స్రీకి మూడు శిక్షలు పద్దాయి. 1 ఆమె ప్రసవ వేదన ననుభవించి బిడ్డలను కంటుంది. 2. భర్తమీద ఆమెకు విపరీతమైన వ్యామోహం కలుగుతుంది. 3. అతడు ఆమెమీద పెత్తనం చేస్తుంటాడు. కనుక ఆమె ఓ బానిసలా బ్రతుకుతుంది. అనగా తల్లిగా, భార్యగా ప్రస్తుతం స్రీ జీవించే జీవితం కష్టమైందని భావం. ఈ కష్టానికి ఆమె తొలిపాపమే కారణం అంటాడు రచయిత.

ఇక ఆదాముకి రెండు శిక్షలు పద్దాయి. 1. అతడు బ్రతికినన్నాళ్లు కష్టపడి, నొసటి చెమటోడ్చి కూడు సంపాదించుకోవాలి. నేల చాలినంతగా పంటలు పండదు. 2. అతదు మట్టినుండి పుట్టాడు. చివరకు అమట్టిలోనే కలసిపోతాడు. దేవుడు నెనరుతో పిడికెడు మట్టినుండి నరుణ్ణి చేసాడు. అతనికి ఓ మంచి వాతావరణం కలిగించి ఓ తోటలో వుంచాడు. తోడుగా వుండడానికి ఒక స్ర్మీని కూడ ఇచ్చాడు. అతన్ని తనకు స్నేహితునిగా జేసికొన్నాడు. తన కుమారునిగా స్వీకరించాడు. ఐనా నరుడు కృతఘ్నుడై దేవుని అజ్ఞమీరాడు. తలబిరుసుతో దేవుణ్ణి ధిక్కరించాడు, పాపంచేసాడు. తత్ఫలితంగా అతడు మృత్యువు వాతబడ్డాడు, మంటగలసిపోయాడు.

ఈ పట్టన భగవంతుని జాలిని తెలియజేసే వాక్యం ఒకటి విన్పిస్తుంది. దేవుడు జంతుచర్మాలతో గుద్దలుచేసి ఆదామేవలకు తొదిగాడు – 3, 21. అంటే ప్రభువు ఆపాపపు మానవుల పట్లగూడ కనికరమూ ఆదరమూ చూపాడని భావం.

## 4. నరుడు అమరుడై పోతాడేమోనని

అదాము జీవవృక్ష ఫలాలు కోసికొని తిని అమరుడై పోతాడేమోనని దేవుడు అతన్ని తోటలోనుండి వెళ్లగొట్టాడు 3, 23. అనగా ఆదామునకు అమరత్వం పోయింది. అతడు చావునకు గురయ్యాడు.

దేవుడు ఏదెను తోటకు తూర్పుగా దేవదూతలను నిల్పాడు – 3, 24. ఈ దేవదూతలకు మూలంలో కెరూబులని పేరు. యిస్రాయేలీయులకు సమీప జాతులైన కనానీయులు మొదలైనవాళ్ల మతాల్లో ఈ కెరూబులు క్షుద్రదేవతలు. వీళ్లు దేవాలయాలను కాపాడుతూ పెద్దపెద్ద దేవతలకు అంగరక్షకులుగా పనిచేస్తుంటారు. ఆలాగే ఇక్కడ కూడ దేవదూతలు నరుని నుండి తోటను కాపాడారని చెప్పబడింది.

గుండ్రంగా తిరుగుతూ నిప్పులు కక్కే కత్తినికూడ దేవుడు తోటకు కావలి వుంచాడు. దేవతల ఆయుధం పిడుగు. ఇక్కడ ఈ కత్తి ఓపిడుగులాగ పనిచేసి నరుణ్ణి తోటలోనికి రానీకుండా వారిస్తుంది. అనగా నరుడు తన తొల్లింటి సౌఖ్యాన్ని శాశ్వతంగా కోల్పోయాడనీ ఇక అతనికి అమరత్వం లేదనీ భావం.

#### 5. నరుని పాపం

ఆదాము పాపం ఏమిటి? అతడు దేవుడు నిషేధించిన పండు తిన్నాడని మాత్రం చెప్పబడింది. అసలు ఆదాము పండు తిననూ లేదు పెట్టనూ లేదు. ఈ పండు ఓ సంకేతం మాత్రమే. ఆదాము దేవుని ఆజ్ఞమీరి ఏమో చేసాడని దీని భావం.

కాని ఆదిదంపతులు యథార్థంగా చేసిన పాపం ఏమిటి? అది యెవ్వరికీ తెలియదు. ఆదికాండం వ్రాసిన రచయితకు కూడ తెలియదు. కాని ఒకటి మాత్రం నిజం. ఆదాము గర్వముతో దేవుని ఆజ్ఞ మీరాడు. తాను పరతంత్రపాణి ఐకూడ స్వతంత్రంగా ప్రవర్తింప గోరాడు. తాను ఆదేవుని మీద ఆధారపడి జీవించడానికి నిరాకరించాడు. అతని పాపం విశేషంగా గర్వంతో కూడింది. ఈ పాపాన్నే రచయిత ప్రజల కర్థమయ్యేలా తినకూడని పండు తినడం అన్న సంకేతంతో చెప్పుకొంటూ బోయాడు.

ప్రాచీనులు కొందరు ఆదాము ఏవను కూడి పాపం చేసాడని అభిప్రాయ పడ్డారు. వాళ్ల దృష్టిలో ఆదాము పాపం లైంగిక పాపం. కాని ఇది పొరపాటు. 1,28లో ప్రభువు "మీరు సంతానాన్ని కని అభివృద్ధికండి" అంటాడు. ఆలాంటి ఆజ్ఞనిచ్చిన దేవుడు ఆదాము ఏవను కూడితే కోపపడతాడా? కనుక అతని పాపం లైంగికమైందికాదు అని చెప్పాలి. అది గర్వానికీ స్వేచ్ఛా ప్రవర్తనకూ సంబంధించిందని మీద చెప్పాం.

తొలి ఆదాము ద్వారా పాపమూ మరణమూ సిద్ధించాయి. కాని మలి ఆదాము ద్వారా వర్రపసాదమూ జీవమూ లభించాయి. ఆదాము తెచ్చిపెట్టిన శాపాలకు మించినవి క్రీస్తు ఆర్జించిన సౌభాగ్యాలు. ఆదాము పాపం మనకందరకు సంక్రమిస్తుంది. మనం అతని సంతతివాళ్లం గనుక పుట్టకతోనే అతని పాపాన్ని పొందుతాం. అదే జన్మప్రాపం. కాని క్రీస్తుద్వారా, అతని లోనికి జ్ఞానస్నానం పొందడంద్వారా, ఈజన్మపాపం తొలగి పోతుంది. కనుక ఆదాము మనకు మరణాన్ని కలిగించే తండ్రి ఐతే, క్రీస్తు మనకు జీవాన్నిచ్చే తండ్రి – రోమా 5, 18–22.

# 7. లోక రక్షకుడు

## స్త్రీ సంతతి

నరుడు ఎన్ని పాడుపనులు చేసినా భగవంతుడు మాత్రం అతన్ని చేయి విడువడు. నిత్యం అతన్ని కరుణతో ఆదరిస్తూనే వుంటాడు. ఆదాము పాపం దేవుణ్ణి ధిక్కరించినా దేవుడతన్ని పరిత్వజించ లేదుగదా, అతని రక్షణమార్గం వెదికాడు. స్ర్మీ సంతతికీ పిశాచం సంతతికీ తీరని వైరం కలుగుతుంది. ఐనా స్ర్మీ సంతతివాళ్లు పిశాచం తల చితుక గొడతారు. దాన్ని జయిస్తారు. పిశాచం కూడ స్ర్మీ సంతతిని కొంతవరకు బాధిస్తుంది. వారి మడిమలు కరుస్తుంది. ఐనా వారిని జయించలేదు – 3, 15. ఇక్కడ స్ర్మీ సంతతి అంటే యెవరు? ఏవ సంతతి ఐన నరులంతాను. కాని ఆ నరుల్లో ఓ ప్రముఖవ్యక్తి నరులందరికీ నాయకత్వం వహిస్తాడు. అతదే క్రీస్తు. నిత్యం మనకు పిశాచంతో పోరాటం జరుగుతుంటుంది. ఆ పోరాటంలో క్రీస్తు మనకు నాయకుడు. అతనితో గూడి మనం పిశాచాన్ని జయిస్తాం. దాని తల చితుకగొడతాం. పిశాచంతోడి పోరాటంలో క్రీస్తు మనకు నాయకుడైతే, అతని తల్లి మరియు మనకు సహాయకురాలు. పై వాక్యంలో "స్ర్మీ సంతతి" అంటే మరియ

సంతతి అని కాదు. ఏవ సంతతి అనే అర్థం. కాని ఆ యర్థంలో క్రీస్తూ మరియా ఇద్దరూ ఇమిడే వున్నారు. మరియను ప్రాచీన క్రైస్తవ రచయితలు "రెండవ ఏవ" అని పేర్కొన్నారు గూడ.

## 2. ఆదాము పాపం సంతోషకరమైంది.

భక్తుడు అగస్టీను ఆదాము పాపం సంతోష కరమైంది అన్నాడు. ఆదాము పాపం చేయకుండా వుండడంకంటె చేయడమే మేలైంది అన్నాడు. ఎందుకు? ఆదాము పాపం వలన (కీస్తు అంతటి రక్షకుణ్ణి పొందగలిగాం. లోకరక్షకుడైన (కీస్తు మన పాపానికి పరిహారం చేసాడు. మనకు మళ్లా దేవునితో స్నేహాంకలిగించాడు. ఆదాము అనుభవించిన ఆ తొల్లిటి సౌభాగ్య దశను మళ్లా నెలకొల్పాడు.

కాని అదాము అనుభవించిన సౌభాగ్య దశకూ క్రీస్తు నెలకొల్పిన సౌభాగ్య దశకూ కొన్ని వ్యత్యాసాలున్నాయి. 1. క్రీస్తు అమరత్వాన్ని పునస్థాపనం చేయలేదు. పాపానికి ముందు ఆదాము చనిపోయ్యేవాడు కాదు. కాని మన మిప్పుడు చనిపోతున్నాం. ఐనా చనిపొయ్యాక ఆ క్రీస్తులాగే మనమూ ఉత్థాన మౌతాం. ఆ ప్రభువులాగే మనమూ జీవంతో లేచి మోక్షాన్ని చేరుకొంటాం, ఆ మీదట శాశ్వతంగా ఆమరులమై పోతాం. 2. క్రీస్తు వ్యాధిబాధలను నిర్మూలించ లేదు. పాపానికి ముందు ఆదాముకు వ్యాధిబాధలుండేవి కావు. కాని నేడు మన కున్నాయి. ఐనా ప్రభువుబాధల ద్వారా మన బాధలు ఫలితాన్ని పొందుతాయి. మనకు వర్వసాదాన్ని ఆర్జించిపెడతాయి. 3. మనం పాపం చేయగలం, దేవునితోడి స్నేహాన్ని కోల్పోగలం. అనగా మనమూ ఆయాదాములాగే ప్రవర్తింపగలం. పతనమై పోగలం. ఈ యపాయాన్ని క్రీస్తు తొలగింపలేదు. అంచేత మనం భయభక్తులతో ప్రవర్తింస్తుండాలి. రక్షణమార్గంలో నడుస్తుండాలి. ఇవి క్రీస్తు నెలకొల్పిన నేటి సౌభాగ్య దశలో కన్పించే కొన్ని లక్షణమార్గంలో నడుస్తుందాలి. ఇవి క్రీస్తు నెలకొల్పిన నేటి సౌభాగ్య దశలో కన్పించే కొన్ని లక్షణాలు.

భగవంతుడు నరుణ్ణి ఎప్పుడూ చేయివిడువడు అన్నాం. నరుడు పాపంచేసినాగనీ అతనికి కొందంతటి రక్షకుణ్ణి అనుగ్రహించాడు. ఆ రక్షకుడుడే (క్రీస్తు. ఆదాము ఈ (క్రీస్తుని సూచిస్తుంటాడు. ఆ యాదాము సంతతివాళ్లమైన మన సౌభాగ్యమంతా ఈ (క్రీస్తుతో ఐక్యంగావడంలోనే ఇమిది వుంది.

# 8. సంకేతాలూ వాటి భావమూ

ఆదికాందం తొలి మూదధ్యాయాల్లో రచయితలు చాలా సంకేతాలు వాడారు. వీటి భావాలను పూర్వాధ్యాయాల్లో వివరించాం. కాని స్పష్టత కోసం వాటి నన్నిటినీ మళ్లా ఇక్కద ఓ జాబితాగా పొందుపరుస్తున్నాం. ఈ సంకేతాలను ఉన్నవాటిని ఉన్నట్లుగా నమ్మనక్కర లేదు. అవి బోధించే భావాలను మాత్రం నమ్మాలి. ఉదాహరణకు ఆదామేవలు తినవద్దన్న పండు తిన్నారు అన్నది సంకేతం. వాళ్లు ఏదో రూపంలో దేవుని ఆజ్ఞ మీరారు అన్నది ఆ సంకేతం భావం. నేడు మనం ఆదామేవలు దేవుని ఆజ్ఞమీరారు అని నమ్మాలి. కాని వాళ్లు తినవద్దన్న పండు తిన్నారని మాత్రం నమ్మనక్కర లేదు. మిగతా సంకేతాలు విషయం గూడ ఇంతే.

- 1. దేవుడు ఆరు రోజులు సృష్టిచేసి ఏడవ రోజు విశ్రాంతి తీసికొన్నాడు 2, 2. నరులు విశ్రాంతి దినాన పనులు చేయకూడదనీ, అది పవిత్రమైన దినమనీ ఈ సంకేతం భావం.
- 2. దేవుడు తనకు పోలికగా నరుణ్ణి చేసాడు 2, 26. సృష్టి వస్తువులన్నిటి మీదా నరుడు అధికారం చూపుతాడు.
- 3. ప్రభువు మట్టినుండి నరుణ్ణి చేసి అతని ముక్కు గోళ్లల్లోనికి ప్రాణవాయువు నూదాడు – 2,7. నరుడు పూర్తిగా భగవంతుని మీదనే ఆధారపడి జీవించేవాడు.
- 4. యావే నరుని ప్రక్కబెముక తీసికొని స్ర్మీని చేసాడు 2, 22. స్ర్మీ గూడ పురుషుని లాంటిది. వాళ్లిద్దరిదీ ఒకే స్వభావం. వాళ్లిద్దరూ ఒకే కోవకు చెందినవాళ్లు. వాళ్లల్లో హెచ్చుతగ్గులు లేవు.
- 5. దేవుడు ఆదామునకు గాధనిద్ర కలిగించి అతని ప్రక్కటెముకను తీసాడు 2,21. సృష్టి రహస్యాలను నరుడు చూడకూడదు.
- 6. నరుడు తొలి స్ర్మీని చూచి "ఈమె నా యెముకల్లో యెముక, నా దేహంలో దేహం' ' అనుకొన్నాడు – 2, 23. ఆమె అతనికి ఆఫ్తురాలు, బంధువురాలు, ట్రియురాలు.
- 7. నరుడు తొలి స్ర్మీకి నారి అని పేరు పెట్టాడు 2, 23. స్ర్తీ పురుషుని అధీనములో వుంటుంది.
- 8. ఆదిదంపతులు దిసమొలతో వున్నా వాళ్లకు సిగ్గువేయలేదు 2,25. ఇంకా పాపం చేయలేదు గనుక వాళ్లల్లో కామవికారం లేదు.
- 9. దేవుడు నరుణ్ణి ఏదెను తోటలో వుంచాడు 2.15. దేవుడు నరుణ్ణి సౌభాగ్యదశకు కొనివచ్చాడు.

- 10. ఆ తోట మంచి చెట్లతో నదులతో అలరారుతూ తూర్పు వైపున ఉండేది 2, 8-14. ఆదిదంపతులు సౌభాగ్యమైన దశలోను సంతోషకరమైన స్థితిలోను జీవించేవాళ్లు.
- 11. ಆ తోటలో ప్రాణమిచ్చే చెట్టు వుండేది 2, 9. ఆదిదంపతులుకు మృత్యువు లేదు.
- 12. ఆ తోటలో మంచిసెబ్బరలను తెలియజేసే చెట్టు కూడ వుండేది 2, 9. నరుడు స్వతంత్రంగా ప్రవర్తించకూడదు. దేవుని మీద ఆధారపడి జీవిస్తుందాలి.
- 13. నరుడు జంతువులకు పేర్లు పెట్టాడు 2, 19, ఆ జంతువుల కన్నిటికీ నరుడు అధిపతి.
- 14. ఆ జంతువులలో నరునికి తోడుగా వుండదగిన దేదీ లేదు 2, 20. అతదు జంతువుల కంటె పై స్థాయిలోని వాడు. అతని కోవ వేరు, వాటి కోవ వేరు.
- 15. దేవుడు సాయంకాలం తోటలో తిరుగాడుతూ ఆదామేవలను పిల్చాడు 3, 8. దేవుడు ఆది దంపతులతో స్నేహంగా మెలిగేవాడు.
- 16. దేవుడు ఆదాముని జ్ఞానవృక్షం ఫలాలు తినవద్దన్నాడు 2, 17. ఆదిదంపతుల సౌభాగ్యస్థితి వాళ్ల విధేయతమీద ఆధారపడి వుంటుంది.
- 17. పాము ఏవతో సంభాషణం ప్రారంభించింది 3, 30. దుష్ట్రడైన సైతాను ఏవను శోధించాడు.
- 18. ఏవా ఆదామూ తినకూడని పండు తిన్నారు 3, 6. వాళ్లిద్దరూ దేవుని ఆజ్ఞ మీరారు.
- 19. దేవుడు ఆది దంపతులను తోట నుండి వెళ్లగొట్టాడు 3, 23. వాళ్లు తామున్న సౌభాగ్య స్థితిని పోగొట్టుకొన్నారు.
- 20. యావే ఏదెను తోటకు ఓ దేవదూతనూ కత్తినీ కాపుంచాడు 3, 24. నరజాతికి ఆ తొల్లిటి సౌభాగ్య స్థితి దక్శకుండా పోయింది.
- 21. స్త్రీ సంతతి పాము తల చితుకగొడతారు 3, 15. స్త్రీ సంతానమైన లోకరక్షకుడు పిశాచాన్ని జయిస్తాడు.

# **4**, యోసేపు కథ

బైబులు భాష్యం - 133

యోసేపు కథ బైబుల్లోని సుప్రసిద్ధకథల్లో వొకటి. ఈ కథ ప్రధానంగా దైవ కటాక్షాన్ని తెలియజేసేది. మంచి కథకు వుండే లక్షణాలన్నీ – యౌవనం, సౌందర్యం, చైతన్యం, నాయకత్వం, అసూయాద్వేషాలూ, శోధనలూ, కష్టాలు దుఃఖాలు, పశ్చాత్తాపం, అపరాధక్షమ, మహానుభావత్వం – దీనికీ వున్నాయి. ఈ కథను చదువుతూంటే కండ్లవెంట నీళ్లు కారతాయి. ఇది మంచికథ లక్షణం. అదికాండ ఈ కథ ఈజిఫ్జలో, హిక్సోసు రాజవంశం పరిపాలనాకాలంలో, క్రీ.పూ. 17వ శతాబ్దంలో జరిగినట్లుగా చెప్తుంది.

# యోసేపు బాల్యం

వంశపారంపర్యంగా వచ్చిన లక్షణాల ప్రభావం, పరిసరాల ప్రభావంకూడ పిల్లలపై వుంటుంది. యోసేపు చిన్ననాడే చాల విషమపరిస్థితులను చవిజూచాడు. అతడు మెసపొటామియాలోని పదనారాములో పుట్టాడు. అతని మేనమామ లాబాను పారిపోయే అతని తండ్రి యాకోబును తరుముకొంటూ వచ్చాడు. అతని పెదతండ్రి యేసావు నాల్గవందలమంది మనుష్యులతో అతని తండ్రి యాకోబును కలసికోవడానికి వచ్చాడు. దేవదూత ఒక రాత్రంతా అతని తండ్రితో కుస్తీపట్టాడు. షెకెము వద్ద అన్యజాతివారు అతని అక్క దీనాను మానభంగం చేయగా అతని సోదరులు వారిపై పగతీర్చుకొన్నారు. యోసేపు సోదరులు పదిమందికి అతనిపై చిన్ననాటినుండి అసూయు వుండేది. ఈ సంఘటనలన్నీ యోసేపు లేత హృదయంపై చెరగని ముద్ర వేసివుంటాయి.

యోసేపు యాకోబుకి ముసలి ప్రాయంలో పుట్టిన కుమారుడు. పైగా యాకోబుకి మొదటి భార్యయైన లేయాకంటె రెండవ భార్యయైన రాహేలంటే ఎక్కువ యిష్టం. ఈ రాహేలు బిడ్డలే యోసేపు బెన్యామీనులు. కనుక ఈ యిద్దరు పిల్లలపై యాకోబుకి ఎక్కువ ట్రీతి. అతడు యోసేపుకి చారలుకల పొడుగు చేతుల నిలువుటంగీని కుట్టించాడు. అ రోజుల్లో ప్రముఖుల, ధనవంతులు ఈలాంటి అంగీలను తాల్చేవాళ్ళు. కనుక సోదరులకు యోసేపుపై అసూయపుట్టింది – 37, 3–4. పైగా అతడు సోదరులు చేసిన చెడ్డ పనులను తండ్రికి తెలియజేసాడు. అందుచే వారికి అతనిపై ద్వేషం కూడ పెరిగింది. తండ్రికి అతనిపైగల విశేషానురాగమే అతని తిప్పలకు కారణమైంది.

యోసేపు కలలు కనేవాడు. అతనికి చిన్ననాడే రెండు కలలు వచ్చాయి. మొదటి కలయిది. అతడూ సోదరులూ పొలంలో పైరుకోసి కట్టలు కట్టారు. కాని సోదరుల కట్టలు నిటారుగా నిలబడివున్న అతని కట్టకు దందం పెట్టాయి. అతడు సోదరులమీద అధికారం నెరపుతాదని ఈ కల భావం. యోసేపుకి వచ్చిన రెందవ కల యిది. సూర్య చంద్రులు, పదకొడు నక్ష్మతాలు అతనికి నమస్కారం చేసాయి. సోదరులూ తల్లిదండ్రులూ యోసేపుకి దందంపెదతారని ఈ కల అర్థం. ఈ కలలను విని తోబుట్టువులు యోసేపుపై మండిపడ్డారు. అతన్ని ఇంకా యెక్కువగా ద్వేషించారు.

# బానిసగా అమ్ముదుపోవడం

యాకోబు కొడుకులు షెకెములో గొర్రెలు కాచుకొంటున్నారు. యాకోబు యోసేపుని అన్నల వద్దకుపోయి వారి మంచిచెడ్డలు తెలిసికొని రమ్మన్నాడు. యోసేపు వెళ్లేప్పటికి సోదరులు దోతానుకి కదలిపోయారు. వాళ్ళు ఎక్కడ పచ్చిక బాగావుంటే అక్కడికి మందలను తోలుకొని పోయి మేపేవాళ్ళు. ఈ దోతాను చాలమార్గాలు కలసేతావు. వర్తకులు ఈ బాటలవెంట ప్రయాణం చేసేవాళ్ళు.

అన్నలకు యోసేఫంటే గిట్టదు కదా! కనుక వాళ్లతన్ని చంపివేద్దామనుకొన్నారు. మళ్లా మనసు మార్చుకొని నీళ్లులేని బావిలో పడ్కరోసారు. అతడు ఆ గోతిలో కొంత కాలమున్నాడు. మిద్యాను వర్తకులు ఆ దారివెంట వెళ్తూ అతన్ని బయటికిలాగి 22నాణాలకు యిష్మాయేలీయులకు అమ్మారు. మిద్యానీయులు అబ్రాహాము భార్యమైన కతూరా సంతతివాళ్ళు. యిష్మాయేలీయులు అబ్రాహము భార్య హాగారు సంతతివాళ్ళు. యిష్మాయేలీయులు యోసేపుని ఈజిప్పకు కొనిపోయారు.

సోదరులకు యోసేపుమీద అక్కసు ఇంకా తీరలేదు. వారు అతని అంగీని మేకపిల్ల నెత్తుటిలో ముంచి తండ్రివద్దకు పంపారు. నీ ముద్దల కొడుకుని ఏదో వన్యమృగం చంపివేసింది. ఇది వాని అంగీ అని కబురు చెప్పించారు. యాకోబు తన కొడుకు నిజంగానే చనిపోయాదనుకొని అతని కొరకు ఎంతగానో విలపించాడు.

యిష్మాయేలీయులు యోసేపుకి సంకెలలు వేసి అతన్ని బానిసగా ఈజిఫ్టకి కొనిపోయారు. అక్కడ సంతలో అతన్ని వేలం వేసారు. యోసేపు అప్పటికి 27 సంవత్సరాల యువకుడు. కండలు తీరి పుష్టిగా పున్నాడు. బాగా పని చేసేలావున్నాడు. కనుక చాలమంది యజమానులు అతని కొరకు పాటపాడారు. చివరకు పోతీఫరు అతన్ని కొన్నాడు. ఇతడు సైనికోద్యోగి. రాజు అంగరక్షకులకు నాయకుడు.

## పోతీఫరు ఇంటిలో

పోతీఫరు ఇంటిలో యోసేపు ఏలా మెలిగాడు? దేవుడు యోసేపుకి తోడుగా వున్నాడు. కనుక అతడు చేపట్టిన కార్యాలన్నీ విజయవంతమయ్యాయి – 39,23. పోతీఫరు ఈ సంగతిని గుర్తించాడు. అతనికి ఈ కొత్త బానిసపై అభిమానం పెరిగింది. అతన్ని ఇష్టసేవకుని చేసికొన్నాడు. ఐనా ఆ యింటిలో అతడు బానిసే. ఇతర బానిసలకు మాత్రం నాయకుడు. సైన్యాధికారికి పెద్ద బలగముంది. ఆ బలగానికంతటికి ఈ హీట్రూ బానిసే పెద్ద అధికారి. ఇంటివిషయాలన్నీ అతనికే వదలివేసాడు. అంయింటిలో అతని తర్వాత అతని యంతటివాడు యోసేపు. అతడు దైవబలం కలవాడు. కార్య చతురుడు. నమ్మదగినవాడు. కనుక యజమానుని మన్ననకు పాత్రుడయ్యాడు.

# శోధనలో చిక్కుకోవడం

నరునికి వచ్చే శోధనల్లో లైంగిక శోధనలు అతిబలమైనవి. కనుకనే చాలమంది వాటికి లొంగపోతూంటారు. యోసేపు చక్కని ఆకారం కలవాడు. యౌవనంలో పున్నవాడు. ఇకనేం యజమానుని భార్య అతనిపై కన్ను వేసింది. ఆమె అతన్ని పాపపు ఊబిలోనికి లాగజూచింది. తా జెడిన కోతి వనమెల్ల చెరుస్తుంది కదా! (క్రీస్తు ఫూర్వం 5000 సంవత్సరాల నాటికే ఈజిప్పలో గొప్ప నాగరకత వృద్ధిలోకి వచ్చింది. ఈజిప్టీయులు వారి స్ట్రీలకు ఫూర్ణ స్వేచ్ఛనిచ్చారు. ఇది వారిని కొన్నిసార్లు దుష్కార్యాలకు పురికొల్పేది. ఇక్కడ ఈ స్ట్రీపెద్ద హోదాలో వున్న రాజు సైనికాధికారికి భార్య. ఇక ఆమె ఆగడానికి హద్దులుంటాయా?

ఈ సందర్భంలో ఈ శోధనను కొంచెం విపులంగా పరిశీలించిచూడ్డం మంచిది. ఈ డ్రలోభం లక్షణాలను జాగ్రత్తగా గమనించాలి. 1. యోసేపుకి ఈ శోధన తలవని తలంపుగా వచ్చింది. దానికి కర్త అతడుకాదు. ఆమె. అతడు ఓ అనామకుడైన బానిస. ఆమె దేశంలో ఓ గొప్ప అధికారికి భార్య. అంత వున్నతపదవిలో వున్న మహిళ అంత క్రింది స్థాయిలో వున్న నరుణ్ణీ కామిస్తుందని ఎవరు ఊహించగలరు? ఈ శోధనలో చివరిమెట్టు యోసేపు ఊహింపని గడియలో వచ్చింది. అతడు పనిమీద యజమానుని ఇంటిలోనికి పోయాడు. ఆ సమయంలో అక్కడ దాసులెవ్వరూలేరు. అప్పుడు యజమానుని భార్య అతని పైబట్ట పట్టుకొని తనతో శయనింపరమ్మని కోరింది – 39,12. ఇది దిడీలున వచ్చిన శోధన.

- 2. ఒకసారి ప్రారంభమయ్యాక ఈ శోధనం చాలనాళ్లవరకు కొనసాగింది. ప్రతిదినం ఆమె యోసేపుని పాపకార్యానికి పురికొల్పేది. కాని అతడు ఆమె కోరికను నిరాకరించేవాడు 39,10. అదే శోధన మళ్లామళ్లా వస్తే చాలమంది నరులు (క్రమేణ లొంగిపోతారు. కొండలా నిశ్చలంగా నిల్చేవాళ్ళు ఎంతమంది? కాని యోసేపు దృధచిత్తుడు. అతని హృదయం భగవంతునిపై లగ్నమైవుంది. కనుక అతడు తుచ్చసుఖాలకు లొంగలేదు.
- 3. యజమానుని భార్య కోర్కెను అంగీకరిస్తే అతనికి చాల లాభాలు కలుగుతాయి. ఆమె ద్వారా అతడు సులువుగా ఉన్నత పదవిని పొందవచ్చు. పేరూ ప్రఖ్యాతులూ

తెచ్చుకోవచ్చు. పూర్వం తాననుభవించిన కష్టాలకు బదులుగా ఇప్పుడు సుఖాలు అనుభవింపవచ్చు. ఐనా యోసేపు నైతిక విలువలు చాల గొప్పవి. ఆ విలువలముందు ఈ లౌకిక లాభాలు గడ్డిపోచతో సమానం.

4. ఇక్కడ యోసేపు విలువలను జాగ్రత్తగా గమనించాలి. అతడు యజమానుడు తనకు మేలుచేసాడు కనుక తాను అతనికి ద్రోహం తలపెట్టకుండా వుంటాననుకోవచ్చు. లేదా ఆ స్ట్రీ యజమానుని భార్య కనుక ఆమెను ముట్టుకోకుండా వుంటాననుకోవచ్చు. కాని అతనికి ఈ రెండిటి కంటెగూడ మూడవ కారణం బలమైంది. అతడు తాను ఆ స్ట్రీని కూడడం భగవద్దోహం అనుకొన్నాడు – 39,9. దేవుడు చూస్తుండగా ఆలాంటి దుష్కార్యం చేయగూడదనుకొన్నాడు. భగవంతునిపై యోసేపుకున్న భక్తిభావం అంతగొప్పది. ఇక్కడ ఒక్క హీబ్రూ రచయిత మాత్రమే ఈ భావాన్ని సూచించగలడు. ఈజిప్టీయులకు ఈ నైతిక విలువలు తెలియవు.

శోధనం దానంతట అది పాపంకాదు. దుష్టమైన కోరిక పుట్టినంతమాత్రాన్నే పాపం చేసినట్లు కాదు. మనం దానికి సమ్మతిస్తే, దాన్ని తలంచుకొని అనందిస్తే అది పాపం. ఇక్కడ యోసేపు శోధనం చివరిమెట్టు చేరుకోలేదు.

యజమానుని భార్య తనపైబట్ట పట్టుకోగా యోసేపు దాన్ని ఆమె చేతుల్లోనే వదలివేసి ఆ యింటినుండి పారిపోయాడు. ఈలాంటి కామసంబంధమైన కోరికలు వచ్చినపుడు వాటితో చలగాటమాడుతూ కూర్చోకూడదు. పారిపోవడమే (శేయస్కరం. విశేషంగా కామానికి ఇదే విరుగుడు. ఆనాటి యువకులు యోసేపు చర్యకు నవ్వివుండవచ్చు. ఈనాటి వాళ్ళుకూడ అతడు వట్టి అసమర్థుడు అనుకోవచ్చు. మన సినిమాలు, నవలలు, నాటకాలు తరచుగా ఫణ్యాన్ని చేతగానితనంగాను పాపాన్ని సామర్థ్యంగాను, ఆకర్మణీయమైన దాన్ని గాను చిత్రిస్తాయి. కాని భగవద్భక్తులు పాపాన్ని జయించి పదిమందికి ఆదర్శంగా నిలుస్తారు. ఈ శోధనకు లొంగిపోయి యోసేపు ఆనాడు ఆ ట్రీని కూడినట్లయితే నేడతడు మనకు మాన్యు డయ్యేవాడేనా? ఇప్పుడతన్ని మనం గౌరవభావంతో స్మరించుకొనే వాళ్లమేనా?

ఇంతయెందుకు? బైబుల్లోనే దావీదు చరిత్రవుంది. అతడు సాయంత్రంపూట మేడపై పచార్లు చేస్తూ ప్రక్కింటిలో స్నానం చేసికొనే బత్వేబాను చూచాడు. ఆ చూపుతోనే అతనికి మతిపోయింది. అతని హృదయం దేవునికి దూరమైంది. అతడు ఆ స్ట్రీని యింటికి రప్పించుకొని ఆమెతో పాపం చేసాడు-2 సమూ 11,2-4. అతనికి తాత్కాలిక సుఖం కలిగింది. కాని తన పాపానికి జీవితాంతం పశ్చాత్తాప పడవలసి వచ్చింది. నేడు మనం అతన్ని దుర్బలుణ్ణిగా ఎంచుతాం గాని అదర్శప్రాయుణ్ణిగా గణించం. అతని చర్యను

ఖండిస్తాంగాని మెచ్చుకోం. ఐతే దావీదు పడిపోయినచోట యోసేపు గెల్చాడు. శోధనలు గెల్చినవాడు మహానుభావుడు. దేవునికీ భక్తకోటికీ (పీతిపాత్రుడు.

యోసేపు దృష్టాంతం నుండి మనం మూదంశాలు నేర్చుకోవాలి. 1. నరునికి ద్రోహం చేయదం కంటె దేవునికి ద్రోహం చేయదం గొప్ప పాపం. అతడు నే నీ స్ట్రీని కూడ్డం భగవద్దోహం కాదా అనుకొన్నాడు – 39, 9. పాపంలోని దుష్టత్వమంతా దేవునికి ద్రోహం చేయదంలోనే వుంటుంది. "నేను నీకే, నీకే ద్రోహంగా పాపం చేసాను" – కీర్త 51,4.

- 2. యోసేపుకి పాపభీతివుంది. అతదు నేను ఈ దుష్కార్యానికి ఏలా వొడిగదతాను అనుకొన్నాడు. పాపాన్ని చులకన చేసేవాడు దానిలో కూలతాడు. పాపానికి జంకేవాడు దానికి దూరంగా వుంటాడు.
- 3. యోసేపు ఎప్పుడూ దేవుణ్ణి తలంచుకొనేవాడు. దేవుని సన్నిధిలో నడచేవాడు. కష్టసుఖాల్లోను దేవుణ్ణి నమ్మి జీవించేవాడు. కనుకనే శోధనవచ్చినపుడు దైవబలంతో దాన్ని జయించగలిగాడు. భగవంతునిపట్ల మనకు ఎంత భక్తివుందో అంతగానే శోధనలను జయిస్తాం. పౌలు నుడివినట్లుగా, మనం అత్మయందు జీవించాలి. శారీరక వాంఛలను తృప్తిపరచకూడదు గల 5,16

# యోసేపుకి శిక్ష

దేవుడు యోసేపు పుణ్యాన్ని గుర్తించి అతన్ని బహూకరిస్తాడని మనం భావించి పుండవచ్చు. కాని అలాయేమి జరగలేదు. పోతీఫరు భార్య యోసేపు తన కోర్కెను తీర్చనందుకు అతనిపై కోపించింది. అతడు తన్ను చులకన చేసి అవమానించినట్లుగా భావించింది. తన చేతికి జిక్కిన యోసేపు పైబట్టను భర్తకు చూపించి అతడు తన్ను మానభంగం చేయడానికి లోనికి వచ్చాడని పెనిమిటికి ఫిర్యాదు చేసింది. ఆడవాళ్లు అబద్ధం చెప్తే గోడకట్టినట్లుగా పుంటుంది కదా! ఆలిమాటలు నమ్మి పోతీఫరు యోసేపుని చెరలో త్రోయించాడు. అంతటి పెద్ద అధికారి అతన్ని చంపించి వుండవచ్చు. ఇక్కడ ఆ కార్యం అతడు ఎందుకు చేయలేదా అని మనకు ఆశ్చర్యం కలుగుతుంది. సరే, యోసేపు పుణ్యానికి బహుమతికి మారుగా శిక్షపడింది. ఐనా అతడు దేవుని మార్గాలను అర్థం చేసికాని ఓర్పుతో చెరలో పుండిపోయాడేగాని ఆ ప్రభువుపై సుమ్మరలు పడలేదు.

ఐతే చెరలో దేవుడు యోసేపుకి తోడుగా వున్నాడు. చెరసాల అధికారికి అతనిపై దయపుట్టేలా చేసాడు. కనుక ఆ యధికారి చెరలోని వారనందరినీ యోసేపుకి అప్పగించాడు. అతన్ని వారికి నాయకుణ్ణి చేసాడు. భగవంతుని నమ్మినవాళ్లను ఆ ప్రభువు ఎప్పుడు ఆదుకొంటూనే వుంటాడుకదా! పైగా యోసేపు కష్టపడి పనిచేసేవాడు. నిజాయితీ, వివేకం, స్వామిభక్తి కలవాడు. కనుక అతడు ఎక్కడికి వెళ్లినా యజమానులకు ట్రీతిపాత్రుడు అయ్యేవాడు.

### ఫరో సేవకుల కలలు

యోసేపు చెరసాలలోని ఖైదీలందరికీ పెద్దగా వుండేవాడు కదా! ఒకరోజు ఆ చెరలోకి ఇద్దరు క్రొత్త ఖైదీలు వచ్చారు. వారు ఫరోరాజు వంటవాడు, పానీయవాహకుడు. వీళ్లు వట్టి సేవకులు కారు, రాజోద్యోగులు. రాజుకి సలహాదారులుకూడ. ఏదో రాజకీయ నేరంపై చెరసాలలో త్రోయబడ్డారు. ఈ యిద్దరికీ కలలు వచ్చాయి. యోసేపు స్వప్నవ్యాఖ్యనంలో నిపుణుడు. అతడు ఆ యిద్దరి కలలకు అర్థం చెప్పాడు.

పానీయవాహకుడికి ద్రాక్షగుత్తులు పండి ఫరోకు ద్రాక్షరసం అందించినట్లుగా కల వచ్చింది. యోసేపు ఫరో అతన్ని మళ్లా కొలువులోకి తీసికొంటాడని అర్థం చెప్పాడు. అతడు చెప్పినట్లే మూడురోజుల తర్వాత ఫరో అతన్ని విడుదల చేయించి మళ్లా కొలువు దయచేసాడు.

వంటవానికి తాను ఫరోచక్రవర్తికి పిందివంటలను గంపలో మోసికొని పోతూన్నట్లూ, ఆకాశంలోని పక్షులు ఆ పిందివంటలను తింటూన్నట్లూ కలవచ్చింది. యోసేపు అతనితో ఫరోచక్రవర్తి నీ తల తీయిస్తాడు అని చెప్పాడు. మూడురోజులయ్యాక చక్రవర్తి అతన్ని పురితీయించాడు. అంతా యోసేపు చెప్పినట్లే జరిగింది.

యోసేపు పానీయవాహకునితో నీవు నాకు ఓ ఉపకారం చేసిపెట్టాలి. నన్ను హేబ్రేయుల దేశం నుండి అపహరించుకొని వచ్చారు. ఇక్కడ అన్యాయంగా ఈ చెరలో త్రోయించారు. నీవు ఫరోను కలసికొన్నపుడు ఆ రాజుకి నాసంగతి తెలియజేయి. ఆయనకు నాపై దయపుట్టేలా చూడు అని చెప్పాడు. కాని చెరనుండి విడుదల పొందిన పానీయవాహకుడు అతన్ని పూర్తిగా మర్చిపోయాడు. యోసేపు ఇంకా రెండేండ్లు ఆ చెరలోనే డ్రుగ్గవలసి వచ్చింది. దైవలీలలు విచిత్రంకదా! యోసేపుకి తరచుగా కష్టాలు వస్తాయి. డ్రుభువు అతన్ని ఆ బాధలనుండి తప్పించినట్లే వుంటుంది. కాని అతడు మళ్లా క్రొత్తకష్టాల్లో చిక్కుకొంటాడు. ఐనా అతడు నిరాశకు గురికాక విశ్వాసంతో డ్రుభువని నమ్ముతూంటాడు. దేవుడు అతన్ని కష్టపుబాటలో నడిపిస్తూంటాడు. ఐనా అతన్ని నిరంతరం ఆదుకొంటూనే వుంటాదు.

### ఫరో కలలు

ఈ కథలోమొత్తం ఆరు కలలు వస్తాయి. ఇవి జంటలుగా వస్తాయి. యోసేపు వీటికి అర్థం చెప్తాడు. ఈ కలలు దైవదర్శనాలు కాదు. కాని యివి దేవుడు భవిష్యత్తులో నిర్ణయించిన కార్యాలను ముందుగానే సూచిస్తాయి. హెబ్రేయుల కంటె యీజిప్ట ప్రజలు స్వప్నశాస్త్రాన్ని ఎక్కువగా అభివృద్ధి చేసారు. ఈ కథలోని కలలు ఈజిప్టు ప్రజల స్వప్నసంస్కృతిని తెలియజేస్తాయి.

ఫరోకు రెండు కలలు వచ్చాయి. మొదటి దానిలో అతడు నైలునదివొడ్డన బక్క చిక్కిన ఏదావులు బలిసిన ఏదావులను మింగివేయడం చూచాడు. రెండవ దానిలో ఏడు గట్టికంకులు ఏడు పీలకంకులను మింగివేయడం చూచాడు. మరునాడు రాజు ఈ కలల భావాన్ని తెలియజేయండని తన జ్ఞానులను అడిగాడు. కాని వాళ్లు వాటి అర్థాన్ని వివరించలేకపోయారు. హీబ్రూజ్ఞానం ముందు ఈజిఫ్ట జ్ఞానం తలవంచకతప్పదని ఇక్కడ రచయితభావం.

ఫరో ఈ కలలు ఏదో అనర్థాన్ని సూచిస్తున్నాయని భయపడ్డాదు. అప్పుదు పానీయవాహకుడికి తెలివివచ్చింది. అతదు యోసేపు ఫూర్వం తన కలకు అర్థం చెప్పిన తీరును రాజుకు తెలియజేసాదు. అతన్ని పిలిపింపమని వేదుకొన్నాదు. రాజు యోసేపును పిలువనంపగా అతదు ఆ కలల భావాన్ని ఈలా వివరించాదు. ఈజిఫ్టలో మొదట ఏడేంద్లు పంటలు బాగా పండుతాయి. ధాన్యం సమృద్ధిగా లభిస్తుంది. కాని తర్వాత ఏడేంద్లు దారుణమైన కరవు వస్తుంది. (ప్రజలు తిండిలేక మలమలమాడి చస్తారు. అందుచే రాజు ముందుగానే వివేకమూ ఉపాయమూగల అధికారిని నియమించాలి. ఆ ఉద్యోగి పంటలు బాగా పండిన ఏడేంద్ల కాలంలో ధాన్యాన్ని (ప్రోగుజేసి ఆయానగరాల్లో నిల్వజేయించాలి. కరవు కాలంలో ఆ గింజలను (ప్రజలకు పంచిపెట్టాలి. అలాచేస్తే దేశం కరవుకి బలికాకుండా వుంటుంది. యోసేపు తన సొంత శక్తితో కాక దైవజ్ఞానంతో ఈ కలలకు అర్థం చెప్పాదు – 41,16. ఇక్కడ ఏదు అంటే కచ్చితంగా ఏడేంద్లని అర్థంకాదు. కొంతకాలంపాటు అని మాత్రమే భావం.

యోసేపు వ్యాఖ్యానమూ సలహా చక్రవర్తికీ అతని కొలువుకాళ్లకూ నచ్చాయి. ఫరో అతన్ని దైవప్రభోధితుడు అని మెచ్చుకొన్నాడు. అతడు దేవునియాత్మ తనయందు కలవాడు-41,38. ఫరో అతనికి మించిన వివేకి ఉపాయశాలి లేడని యెంచి కరవుకాలానికి ధాన్యాన్ని నిల్వచేసే అధికారాన్ని అతనికే ఒప్పజెప్పాడు. అతన్ని దేశంలో తన తర్వాత రెండవ అధికారిని చేసాడు. ఈలా దైవబలం వల్ల ఒక హీట్రూ బానిస ఈజిఫ్జకి ప్రధాన మంత్రి అయ్యాడు. బిచ్చగాడు అందలమెక్కినట్లు ఐంది.

ఇక్కడ ఫరో యోసేపుని సత్కరించిన తీరును జాగ్రత్తగా గమనించాలి. అతడు తన రాజాంగుళీయాన్ని యోసేపుకి ఇచ్చాడు. అది రాజు ముద్ర. కనుక్త సర్వాధికారాన్ని సూచిస్తుంది. అతనికి దువ్వలువలు ఇచ్చాడు. ఇవి ఆదేశంలో ప్రముఖులు ధరించేవి. యోసేపు తన బట్టను పూర్వం పోతీఫరు భార్య చేతుల్లో పోగొట్టుకొన్నాడుకదా! ఇప్పుడు దానికి మించిన రాజవస్రాలు లభించాయి. ఫరోయిచ్చిన బంగారు గొలుసు కూడ ఏదో అధికారాన్ని హోదానీ సూచిస్తుంది. ఇంకా ఫరో అతన్ని తనరథానికి సాటియైన రథాన్నెక్కించి వాడవాడల త్రిప్పించాడు. రాజభటులు ఆ రథంముందు నడుస్తూ ప్రక్మకు తొలగండని ప్రజలకు హెచ్చరికలు చేశారు. ఫరో అతనికి జఫెనత్పానెయా అని పేరుపెట్టాడు. దైవబలంతో జీవించేవాడని ఆ పేరుకి అర్థం. అతనికి హెలియోపోలిస్ నగర దేవాలయప్ర పూజారియైన పోతీఫెర కుమార్తెనిచ్చి పెండ్లిచేసాడు. ఈ నగరంలో సూర్యదేవత దేవాలయం ఉండేది. ఈజిప్టు ప్రధాన దేవత సూర్యుడే. ఈ పూజారికి దేశంలో గొప్ప పలుకుబడీ, రాజకీయ ప్రాబల్యమూ వుండేవి. అనగా యోసేపుకి ఆ దేశపు ప్రధానాధికారులతో బంధుత్వం కుదిరిందని భావం. పోతీఫెర అంటే సూర్యదేవత వరమని అర్థం. యోసేపు భార్యపేరు ఆస్నెతు. అనగా ఆమె నెతో అనే దేవతకు చెందిందని భావం. ప్రధానమంతి పదవిని పొందేనాటికి యోసేపుకి 30 ఏండ్లు. అది నిండు యోవనం.

పెద్ద పదవుల్లోకి రాగానే చాలమందికి తలతిరుగుతుంది. ఆరోజుల్లో ఈజిఫ్ట ప్రపంచంలోకెల్ల అభివృద్ధి చెందిన దేశం. యోసేపుకి ఆ దేశంలో అత్యున్నత పదవి లభించింది. ఐనా అతనికి పొగరెక్కలేదు. అతడు పూర్వం కామశోధనను జయించినట్లే ఇప్పుడు గర్వాన్ని గూడ జయించాడు. తాను కష్టాల ద్వారా ఫైకొచ్చిన వాడు. ఆ శ్రమలు అతనికి ఓర్పు, వొళ్లాంచి పనిచేయడం, వినయం, కృతజ్ఞత మొదలైన సుగుణాలను నేర్పాయి. ఇంకా అతడు దైవబలంతో విజయాలు సాధించినవాడు. కనుక అతడు ఈజిఫ్టలో ప్రధానమంత్రి ఐన పిదపగూడ ఆ దైవబలం ఫైనే ఆధారపడి పనిచేసాడు. దేవునిపట్ల భయభక్తులు చూపడం విజ్ఞానానికి మొదటిమెట్టు – సామె 1,7. యోసేపులో ఈ గుణం ప్రబలంగా కన్పిస్తుంది.

అతదు దేవుని ప్రణాళికను చక్కగా అర్థంజేసికొన్నాడు. పూర్వం అన్నలు తన్ను ద్వేషించడం ఒక విధంగా మంచిదేఐంది. తాను ఈజిఫ్టలో బానిసగా అమ్ముడు పోవడమూ అక్కడ చెరలో త్రోయబడ్డమూ మేలేఐంది. ఈ కష్టాలే లేకపోతే అతడు ఇప్పుడు ప్రధానమంత్రి అయ్యేవాడు కాదు. బాల్యం నుండి దేవుని హస్తం తన్ను నదిపిస్తూంది. దైవ సహాయం వల్లనే తానింతటివాడు అయ్యాడు. ఆ ప్రభువుకి తాను ఎల్లవేళలా రుణపడి వుందాలి.

యోసేపు రాజ్యమంతటా తిరిగి చూచి పరిస్థితులను క్షుణ్ణంగా అర్థంచేసికొన్నాడు. రాజకార్యాలను చాకచక్యంగా నిర్వహించాడు. ఈజిప్టూ దాని పరిసర దేశాల ప్రజలూ ఏడేంద్లు కరవు కోరల్లో చిక్కుకొని విలవిల్లాడిపోయారు. అతడు కొట్లు తెరపించి శాను ప్రోగుజేయించిన ధాన్యాన్ని ఎల్లరికి అమ్మించాడు. అతని చలవ వల్ల ప్రజలంతా పిడికెడు తిండితిని బ్రుతికిపోయారు. అతడు భూసంస్కరణలు కూడ చేయించాడు. కరవులో చిక్కిన రైతులందరు తమ పొలాలను ఫరోకు అమ్మి ధాన్యం కొన్నారు. ఈ రీతిగా ఈజిఫ్టలోని భూములన్నీ రాజు పరమయ్యాయి. ఈజిఫ్టీయులు తమరాజుని దైవావతారంగా భావించారు.

యోసేపు పరిపాలనాదక్షుడు. ప్రజలను న్యాయసమ్మతంగా పరిపాలించడానికి కావలసిన వివేకమూ ఉపాయమూ కలవాడు. ఈ వరం కొరకే తర్వాత సోలోమోను రాజు దేవుణ్ణి ప్రార్థించాడు-1 రాజు 3,9. యోసేపుని చూచి యిస్రాయేలు పాలకులు దేశాన్ని దక్షతతో పాలించాలని రచయిత భావం.

## సోదరులు మొదటి సారి యోసేపుని సందర్శించడం

కనాను దేశంలో కూడ కరపు వచ్చింది. యోసేపు సోదరులు ధాన్యం కొరకు ఈజిప్టకి వచ్చి అక్కడ అధికారిగా వున్న తమ్మునికి దండంపెట్టారు. అన్నలు అతన్ని గుర్తుపట్టలేదు. తమ్ముడు మాత్రం అన్నలను గుర్తుపట్టాడు. పూర్వం అన్నలు తన్ను బానిసగా అమ్మివేసి ఇప్పటికి పదేండ్లయింది. ఇంత కాలమయ్యాక వాళ్ళు తమ్ముని గుర్తించకపోవడం నహజమే. అతడు అన్నలు తనకు చేసిన (దోహానికి వారికి వశ్చాత్తావం పుట్టించాలనుకొన్నాడు. ఇందుకు చాలయెత్తులు పన్ని వారిని ఇరుకుల్లో పెట్టాడు. మొదట వారితో పరుషంగా మాటలాదాడు. మీరు గూధచారులు. మా దేశపు దుర్గాల గుట్టు తెలిసికోవాలని వచ్చారు అన్నాడు. వారిని మూడునాళ్లపాటు చెరలో (తోయించాడు. వాళ్ళు లబోదిబో మొత్తుకొని తమకుటుంబ పరిస్థితులను తమ్ముని ముందు ఏకరువు పెట్టారు. తమ మసలితండ్రి యాకోబుని గూర్చి చెప్పారు. తమ కడగొట్టు తమ్ముడు బెన్యామీనును గూర్చి వివరించారు. యోసేపు మీరు చెప్పేది నిజమైతే మీ తమ్ముడు బెన్యామీనుని ఇక్కడకి తీసికొని రండి. అప్పటిదాకా మీలో వౌకడు ఇక్కడ చెరలో పుండాలి అన్నాడు. షిమ్యానుని బంధించి కారాగారంలోవుంచి తతిమ్మా సోదరులను ధాన్యాన్ని తీసికొని వెళ్లమన్నాడు. దానితో అన్నలకు పశ్చాత్తాపం కలిగింది. వాళ్ళు పూర్వం తాము యోసేపుకి చేసిన (దోహానికి చింతించారు. "మనం పూర్వం తమ్మునికి కీడు చేసాం. ఇప్పుడు వాడి ఉసురు

కొట్టింది" అనుకొని బాధపడ్డారు – 42,21. సోదరులు యోసేపుని కలసి కోవడం హృదయాన్ని కదిలించే సంఘటనం. బైబుల్లోని గొప్పఘట్టాల్లో వొకటి.

అన్నలు తాము కొన్న ధాన్యానికి చెల్లించవలసిన సొమ్మును యోసేపు వారివారి గోతాలలోనే పెట్టించాడు. అతడు సోదరులకు దారిబత్తాలు ఇప్పించాడు. కనుక వారికి దారిలో గోతాలను విప్పవలసిన అవసరం కలగలేదు. ఇంటికి వెళ్లి సంచులు విప్పగా ఎవరి డబ్బుల మూట వారి సంచుల్లోనే కన్పించింది. అది చూచి వాళ్లు వణకిపోయారు. ఈజిప్టు అధికారి వాళ్లతో పరుషంగా మాటలాడి వారిని చెరలో త్రోయించాడు కదా! అలాంటివాడు తమ సొమ్మును తిరిగి ఇచ్చివేస్తాడా? ఇక్కడ యేదో కుట్రవుండాలి అనుకొని భయపడ్డారు. దిగులు చెందారు – 42, 35.

#### రెందవసారి సోదరులు యోసేపుని దర్శించడం

సోదరులు మొదటిసారి తెచ్చుకొన్న ధాన్యం ఐపోయింది. వాళ్ళు రెండవసారి ధాన్యానికి వచ్చారు. యాకోబు చాల అనిష్టంగానే బెన్యామీనును వాళ్లవెంట పంపాడు. అదీ యూదా కడగొట్టు తమ్మునికి ఫూటపడిన తర్వాతనే. బెన్యామీను రాహేలుకి ఫట్టినవాడు కనుక యోసేపుకి సొంత తమ్ముడు. ఇతడు ఫుట్టగానే తల్లి చనిపోయింది. ఇతడు యోసేపు ఇల్లు వీడివచ్చిన తర్వాత ఫుట్బాడు. కనుక అతడు తమ్ముణ్ణి చూడ్డం ఇదే మొదటిసారి. అతన్ని చూడగానే యోసేపుకి కన్నుల్లో నీళ్లు గిర్రున తిరిగాయి. వెలుపలికి వెళ్లి వెక్కివెక్కి యేడ్చాడు. ఈలాంటి గొప్ప ఘట్టాలు ఈ కథలో చాలవున్నాయి – 43,30.

యోసేపు అన్నలకు ఇంకా యెక్కువ పశ్చాత్తాపం పుట్టింపగోరాడు. అతడు తాను పానీయం సేవించే గిన్నెను బెన్యామీను గోతంలో పెట్టించాడు. సోదరులు ధాన్యం తీసికొని నగరంవీడి పొలిమేర వరకు వెళ్లాక వారి గోతాలు సోదాచేయించాడు. బెన్యామీనుపై నేరంమోపి అందరినీ తిరిగి తన చెంతకు రప్పించాడు. మేలు చేసినవారికి కీడు చేస్తారా అని వారిని చీవాట్లు పెట్టాడు. ఈ సందర్భంలో యూదా యోసేపుకి చేసిన మనవి ఒక్క బైబుల్లోనే కాక ప్రపంచ సాహిత్యంలోనే మణిపూస లాంటిది. పాఠకులు ఈ ఘట్టాన్ని పలుసార్లు చదువుకోవాలి -44, 16-34.

# యోసేపు తన్ను ఎరుకపరచుకోవడం

బెన్యామీను గోతంలో దొరికిన గిన్నె కారణంగా సోదరులు ఇరకాటంలో పడి బిక్కమొగం వేసికొని నిలబడ్డారు. యూదా కడగొట్టు తమ్మునికి తాను పూటపడతాననీ, అతనికి బదులుగా తాను చెరలో వుంటాననీ, తమ్ముని తండ్రివద్దకు పంపివేయమనీ విన్నవించుకొన్నాడు. యోసేపు దుఃఖం ఆపుకోలేకపోయాడు. అతడు సేవకులందరినీ ఆవలకు పంపివేసి సోదరులకు తన్నుతాను తెలియజేసికొన్నాడు. నేనే మీ తమ్ముడు యోసేపునని చెప్పాడు. ఎప్పుడో గతించాడనుకొన్న సోదరులు అతన్ని చూచి దిగ్ర్భాంతిచెందారు. యోసేపు దైవలీలలను వారికి వివరించాడు. మీరు నన్ను బానిసగా అమ్మివేసినందుకు చింతించకండి. మీ ప్రాణాలను నిలబెట్టడానికి మీకు ముందుగా దేవడే నన్నిక్కడికి పంపాడు. నన్ను ఈజిప్టకి ప్రధానమంత్రిని చేసింది భగవంతుడే అని చెప్పాడు – 44,3–8. ఈ పలుకులను బట్టే యోసేపు గొప్పతనాన్నీ ఉదారగుణాన్నీ అర్థం చేసికోవచ్చు. ప్రాచీన కాలపు రాజులు అధికారంలోకి రాగానే పూర్వం తమకు ద్రోహం చేసినవాళ్లను పట్టి చంపివేసేవాళ్ళు. ఆలాగే యిక్కడయోసేపు కూడ అన్నలకు శిక్షించివుండవచ్చు. కాని అతడు అన్నల ద్రోహంలో దేవుని హస్తాన్ని చూచాడు. అన్నల ద్వారా దేవడే తన్ను ఈజిప్టకి పంపాడని యెంచాడు. దైవకటాక్షాన్ని తలంచుకొని అన్నలను పూర్తిగా క్షమించాడు. అతని దైవభక్తీ విశ్వాసమూ మెచ్చుకోదగినవి కదా! – 44,5–8. సోదరులు యోసేపుకి ద్రోహంచేసినా అతడు వారికి రక్షకుడై వారిని క్షమించాడు. ఈ దృష్టితో చూస్తే అతడు క్రీస్తుడ్రభువు వంటివాడు. అతడు చాలామందికి ప్రాణదాత అయ్యాడు. పానీయవాహకుని ప్రాణాలు కాపాడాడు. తన అన్నల ప్రాణాలు రక్షించాడు. ఈ అయ్యాడు. పానీయవాహకుని ప్రాణాలు కాపాడాడు. తన అన్నల ప్రాణాలు రక్షించాడు. ఈజిప్టు ప్రపలలు నిలబెట్బాదు.

# యాకోబు కుటుంబం ఈజిప్పకి రావదం

యోసేపు తన కుటుంబాని కంతటికీ రక్షకుదయ్యాడు. అతడు తన తండ్రిని కుటుంబ సమేతంగా ఈజిఫ్జకి రప్పించుకొన్నాడు. ఆ కుటుంబంవాళ్ళు మొత్తం 70 మంది. ఫరో అనుమతిపై ఈజిఫ్జలో సారవంతమైన గోషెను మండలంలో వారికి నివాసం కర్పించాడు. యాకోబు యోసేపు ఇద్దరు కొడుకులనూ దత్తుతీసికొన్నాడు. వారు ఎఫ్గాయాము మనష్మే అనేవారు. తర్వాత యూదులు లేవీగోత్రాన్ని లెక్కలోకి తీసికోలేదు. ఈ యిద్దరు కుమారులతో కలసి యిస్రాయేలు గోత్రాలు 12 అయ్యాయి. యోసేపు మాత్రం గోత్రకర్త కాలేదు.

యాకోబు చనిపోకముందు కొడుకులనూ మనుమలనూగూడ దీవించాడు. తండ్రి తాతల ఆశీస్సులు ఫలిస్తాయని పూర్వుల నమ్మకం. అతడు తన్ను కనానుదేశంలోనే పాతిపెట్టాలని యోసేపుచే వాగ్దానం చేయించుకొని ప్రాణాలు విడిచాడు. ఆ కుమారుడు తండ్రిని కనానులోని మక్ఫేలా శ్మశానంలోనే పాతిపెట్టాడు. పూర్వం అబ్రాహాము ఈసాకులను కూడ అక్కడే ఖననం చేసారు. యిస్రాయేలు ప్రజలకు కనానుదేశం పవిత్రమైంది. అది దేవుడు వారికిచ్చినభూమి. కనుక వారిని అక్కడే భూస్థాపనం చేయాలి.

#### సోదరుల బెదరు

యాకోబు చనిపోయాక సోదరులకు బెదరు పుట్టింది. తప్పుచేసినవాళ్ళు ఊరికే పులిక్కిపడతారు కదా! వాళ్ళు తాము పూర్వం యోసేపుకి చేసిన అపకారానికి అతడు తమపై పగతీర్చు కొంటాడేమోనని భయపడ్డారు. కనుక వాళ్ళు ఓ కథ అల్లుకొని వచ్చారు. మన తండ్రి చనిపోకముందు నీకీ వర్తమానం తెలియజేయమన్నాడు. "నీ సోదరులు తెలిసో తెలియకో నీకు కీడు చేసారు. నీవు వాళ్లను క్షమించి వదలివేయి." ఈ మాటలు విని యోసేపు మనసు నొచ్చుకొన్నాడు. అతడు వారితో "మీరు నాకు కీడు తలపెట్టారు. కాని దేవుడు ఆ కీడును మేలుగా మార్చాడు. నన్ను మీకంటె ముందుగా ఇక్కడికి పంపి ఈ కరవుకాలంలో నేను మీ ప్రాణాలనూ, ఇంకా చాలమంది ప్రాణాలనూ నిలబెట్టేలా చేసాడు. కనుక జరిగినదానికి మీరేమీ బాధపడకండి. నేను మిమ్మూ మీ బిడ్డలనూ తప్పక కాపాడతాను" అన్నాడు– 50, 15–21. ఈ పలుకులు ఓ నరమాత్రుడు కాక దేవుడే పలికాడేమో అనిపిస్తుంది.

ఈ కథ సందేశమంతా ఈ చివరి సంఘటనంలో ఇమిడివుంది. ఇతరులు మనకు చెడ్డచేసినా దేవుడు అ చెడ్డను మంచిగానే మారుస్తాడు. మన తరఫున మనం దేవుణ్ణి నమ్మి జీవిస్తేచాలు. దేవుణ్ణి నమ్మినవాళ్లకు అన్నీ అనుకూలంగానే జరిగిపోతాయి – రోమా 8,28.

ఇంకా మనకు జరిగే సంఘటనలన్నిటిలోను దేవుని హస్తం వుంటుంది. మొదటలో మనం అతని డ్రుమేయాన్ని గుర్తించలేం. కాని క్రమేణ అతని హస్తాన్ని గుర్తిస్తాం. అతని అనుమతి లేందే ఆ సంఘటనం అలా జరిగివుండదని అర్థం చేసికొంటాం. ఆలా అర్థంచేసికొన్న వెంటనే ఆ డ్రభువుకి వందనాలు చెప్పుకోవాలి. యోసేపు చేసింది ఇదే. నూత్న వేదంలో నానా పునీతులు చేసిందికూడయిదే. నేడు మనమూ ఈలాగే చేయాలి.

యోసేపు దొడ్డ గుణాలు కలవాడు. యాకోబు కుటుంబంలో మొదటినుండి అంతఃకలహాలు వున్నాయి. యాకోబుకీ యేసావుకీ పడదు. యాకోబుకీ అతని మేనమామ లాబానుకీ పడదు. అన్నలకూ యోసేపుకీ పడదు. యోసేపు ఇక్కడ ఈ కుటుంబ కలహాలను రూపుమాపాడు. అన్నలను క్షమించి పూర్వవైరాన్ని తొలగించాడు. యాకోబు కుటుంబమంతా ఇక యోజిప్టలో కలసిమెలసి సమాధానంగా జీవించవచ్చు. ఇక వాళ్ల భవిష్యత్తుని వాళ్లే తీర్చిదిద్దుకోవచ్చు. ఈ విధంగా యోసేపు కుటుంబశాంతిని పెంపొందించాడు. అది అతనిలోని దివ్యగుణం.

యోసేపు ఈజిఫ్జలో 110యేంద్లు జీవించాడు. అది నీతిమంతుల ఆయుస్సు. అతడు చనిపోయకముందు సోదరులను ఒక కోరిక కోరాడు. దేవుడు మిమ్ము ఈ దేశంనుండి మళ్లా కనాను మండలానికి తీసికొనిపోతాడు. అప్పుడు నా యస్థులను మీ వెంట కొనిపొండి అని చెప్పాడు – 50, 25. దేవుడు పితరులకు డ్రమాణం చేసింది ఈజిఫ్టు కాదు, కనానుదేశం. ఈజిఫ్టు వారికి తాత్కాలిక నివాసం మాత్రమే. కనుకనే యోసేపు తన అస్థులను ఆ దేశంలో పాతిపెట్టమని కోరాడు. ఇక్కడ అతడు ఓ డ్రవక్తలా మాట్లాడాడు. తర్వాత మోషేకాలంలో యిస్తాయేలీయులు ఈజిఫ్టు నుండి వెడలిపోయినపుడు ఆ పుణ్యపురుషుని అస్థులనుగూడ తమవెంట తీసికొని పోయారు – నిర్గ 13,19.

#### గుణపాఠాలు

యోసేపు కథనుండి మనం నేర్చుకోవలసిన పాఠాలు చాల వున్నాయి.

- 1. అతడు దేవుడ్డి నమ్మినవాడు, దైవభక్తుడు. నానాకష్టాల ద్వారా దేవుడే తన్ను ఈజిఫ్టుకి కొనివచ్చి అక్కడ ప్రధానమంత్రిని చేసాడని అతని నమ్మకం 45,7. తనకు ఎదురైన కీడులన్నింటిని దేవుడు మేలుగా మార్చాడని గూడ అతని విశ్వాసం 50,20.
- 2. అతడు చాల పరీక్షలకు (శమలకు గురయ్యాడు. కాని దేవుడు అతన్ని ఆ కష్టాల నుండి గట్టెక్కించాడు.
- 3. యోసేపులోని దొడ్డగుణం క్షమాబుద్ధి. అతడు తనకు అపకారం చేసిన అన్నలను క్షమించాడు. ఈజిఫ్జులోని సారవంతమైన ప్రదేశంలో వారికి వసతి కల్పించాడు. గొడ్డలి తన్ను నరుకుతుంటె గంధపుచెట్టు దానికి సుగంధం పూస్తుంది కదా!
- 4. అతడు సమర్థుడైన పాలకుడు. నీతినిజాయితీలు కలవాడు. కరవు కాలంలో స్వదేశీయులు విదేశీయుల అక్కరలు కూడ తీర్చి అందరిప్రాణాలు కాపాడినవాడు.

యోసేపులాగ దైవభక్తిని అలవర్చుకొన్నవాళ్లకు మేలు కలుగుతుంది. వాళ్లకు జీవితంలో కష్టాలు రాకపోవు. కాని ఆ శ్రమలనుండి ప్రభువే వారిని ఒడ్డు జేరుస్తాడు. యోసేపు పదిమందికి ఆదర్శంగా వుండాలన్న తలంపుతోనే బైబులు రచయితలు అతని కథను పెంచిడ్రాసారు. మన ప్రజలు ఈ కథను బైబులు నుండి పలుసార్లు పారాయణం చేయడం మంచిది. భక్తుల జీవితాలు మనం కూడ వారి అడుగుజాడల్లో నడచిపోయేలా చేస్తాయి.

లైబులు భాష్యం - 36

#### ವಿಭಯಸೂವಿಕ

| 1.         | యావే దివృనామం                | <b>7</b> 3  |
|------------|------------------------------|-------------|
| 2.         | ప్రభువు విమోచకుడు            | 76          |
| 3.         | పాస్క                        | · <b>79</b> |
| <b>4</b> . | యుద్ధమూ, సముద్రోత్తరణమూ      | 82          |
| <b>5.</b>  | నిబంధనం                      | 86          |
| 6.         | ఎదారి                        | 90          |
| <b>7.</b>  | సాన్నిధ్యం                   | 95          |
| 8.         | మహానాయకుడు మోషే              | 98          |
| 9.         | ఆదిపంచకమూ, నాల్మ సంప్రదాయాలూ | 101         |

# 1. యావే దివ్యనామం

#### $oldsymbol{1}$ . యావే ఉందేవాడు

యిస్రాయేలు ప్రజలకు యావే అంటే మహాగౌరవం. భయంకూడాను. అందుచేత అతని పేరుకూడా ఉచ్చరించేవాళ్ళు కాదు. పూర్వవేదంలో యావే అనేపేరు వచ్చినపుడెల్లా వాళ్ళు "అదొనాయి" అని చదివేవాళ్ళు. అదొనాయి అనే అరమాయిక్ మాటకు ప్రభువు అని అర్థం. కనుక యావే అంటేకూడ ప్రభువు అనే అర్థమే రూఢమైపోయింది. గ్రీకు లాటిను అనువాదాలు కూడ యావే అనేమాటకు ఈ యర్థాన్నే స్వీకరించాయి. కాని యావే అనే పేరునకు ప్రభువు అని అర్థంకాదు. మరేమిటి?

నిర్గమకాండ 3,14లో యావే మోషేతో "యేహ్యే అషేర్ యేహ్యే" అంటాదు. ఈ హీబ్రూ మాటలకు "నేను ఏ పున్నవాడనో అతనినే" అని భావం. "హయ్యా" లేక "హవ్వా" అనే హీబ్రూ ధాతుపునుండి "యేహ్యే" అనే క్రియా రూపం ఏర్పడుతుంది. హయ్యా అంటే ఉండడం లేక అవడం. కనుక ఈ మూలధాతువు నుండి పుట్టే యావే అనే శబ్దానికి "ఉండేవాడు" లేక "అయ్యేవాడు" అనిభావం. కాని ఏమి వుండడం?

### 2. రక్షణాత్మకంగా ఉందేవాడు

నరుడు నరునితో ఉంటుంటాడు. నరుడు నరుని ప్రక్కనే కూర్చుండి మాటలాడతాడు. కాని నరుని ఉనికివలన నరునికి కీదూ కలుగదు. మేలూ కలుగదు. కాని దేవుని ఉనికి అలాకాదు. హీట్రూ సంప్రదాయంప్రకారం పేర్లు వ్యక్తిని వర్ణిస్తాయి. కనుక దేవుని పేరుకూడ అతని వ్యక్తిత్వాన్ని వర్ణించాలి. యావే అంటే ఉండేవాడు అన్నాం. ఎలా వుండడం? నిద్రాణంగా కాదు. శక్తిమంతంగా ఉండడం. క్రియాత్మకంగా, రక్షణాత్మకంగా ఉండడం. కనుక యావే అంటే నరుల సన్నిధిలో ప్రత్యక్షమై ఉండేవాడు. నరులకొరకు కృషిచేసేవాడు. నరులను కాచికాపాడేవాడు. నిర్గమ 7:5లో ప్రభువు "ఐగుప్తీయులు నేను యావేనని తెలిసికొంటారు" అంటాడు. అవగా ప్రభువు యిస్టాయేలు ప్రజలతో వుండి వాళ్ళను రక్షించేవాడు అని ఐగుప్తీయులు తెలిసికుంటారని భావం. అలాగే 6,6లో కూడ ప్రభువు నేను యావేను అంటాడు. అనగా అతడు యిస్టాయేలు ప్రజలకు ప్రత్యక్షమైవుండేవాడు, శక్తితో వాళ్ళను కాపాడేవాడు అని భావం.

ఈ ప్రభువు క్రియాశక్తి తన ప్రజను రక్షిస్తుంది. ఆ ప్రభువు పథకానికి అద్దపడే శతుప్రజను శిక్షిస్తుంది. నిర్గమ 3, 14లో ప్రభువు మోషేతో "ఉండేవాడు నన్ను మీయొద్దకు పంపాడు" అని యిస్రాయేలు ప్రజలకు చెప్పమంటాడు. అనగా రక్షించడానికి శిక్షంచడానికి కూడ సమర్థడైయున్నవాడు నన్ను మీ యొద్దకు పంపాడు అనిభావం. ఆ ప్రభువు యిస్రాయేలీయులను రక్షించేవాడు. ఐగుప్తీయులను శిక్షించేవాడు.

# 3. స్వేచ్ఛగా ఉందేవాడు

3, 14లో యావే మోషేతే నేను 'ఏ వున్నవాడనో అతనినే' అంటాదు. ఈ మాటలకు ప్రభువు ఎక్కడ తలంచుకుంటే అక్కడే, ఎప్పుడు తలంచుకుంటే అప్పుడే, ఎవరికీ తలంచుకుంటే వారికే ప్రత్యక్షమై వుంటాడని భావం. యావే స్వేచ్ఛగా వుండేవాడు. స్వేచ్ఛగా మెలిగేవాడు. నరులు అతనిని నిర్బంధింపలేరు. 3,13లో మోషే యావే పేరు అడుగుతాడు. హీట్రా సంప్రదాయంప్రకారం ఒకవ్యక్తి పేరు తెలిసికొనడమంటే ఆవ్యక్తిని స్వాధీనం చేసికోవడమే. ఈలాగే మానోవా దేవదూత పేరు అడుగుతాడు (న్యాయా 13,17). యాకోబు దేవదూత పేరు అడుగుతాడు (ఆది 32,29), కాని ఈమూడు సందర్భాల్లోను అడుగబడిన వ్యక్తులు తమ పేరులు తెలియజేయలేదు. అనగా యావే నరునికి స్వాధీనం కావదానికి అంగీకరింపరు.

ఫిలిస్తీయులు, కనానీయులు మొదలైన అన్యజాతి్రపజలు దేవాలయాలు పీఠాలు విగ్రహాలు నిర్మించి తాము కొలిచే దేవుడ్డి వీటిల్లో బంధింపజూచారు. అతనిచే తమ ఇష్టంవచ్చిన పనిచేయించుకోగోరారు. కాని యావే అలా బంధింపబడడు. అతడు స్వేచ్ఛగా మెలిగేవాడు. అందుకే కీర్తన 115,3 "మా దేవుడు సమస్తము తన ఇష్టం వచ్చినట్లు చేస్తాడు" అంటుంది. యావే విగ్రహాలలాంటివాడు కాడు. అతడు స్వేచ్ఛగా యిస్టాయేలును ఎన్నుకున్నాడు. స్వేచ్ఛగానే యిస్తాయేలును రక్షిస్తాడు.

### 4. చలనాత్మకంగా వుండేవాడు

నిర్గమ 12, 12లో యావే మోషేతో "నేను ఐగుప్తుదేశంలో సంచరిస్తాను" అంటాదు. 33,22లో యావే మోషేకుముందుగా సాగిపోతాడు. 34,6లో అతడు మోషేకు ముందుగా దాటివెళ్తూ తననామాన్ని ప్రకటిస్తాడు. ఈ సందర్భాలన్నీ యావే కదలికలను వర్ణిస్తాయి. కనుక అతడు చలనాత్మకమైన దేవుడు. క్రియాపరుడు, తన ప్రజలకొరకు కృషిచేసేవాడు. అతని కృషే రక్షణం.

నాటి కనానీయులు, ఫిలిస్తీయులు వాళ్ళదేవుళ్ళ విగ్రహాలను మోసికొనిపోయారు. ఆ భక్తులు లేకుంటే ఆదేవుళ్ళుకూడ లేరు. కాని యావే అలాకాదు. అతన్ని డ్రజలు మోసికొని పోరుగదా, అతదే తన డ్రజలను మోసికొనిపోతాడు. అందుకే యెషయా డ్రవచనంలో డ్రభువు యిస్టాయేలు నుద్దేశించి "మీరు గర్భంలో ఏర్పడినది మొదలుకొని నాచేత భరింపబడినవాళ్లు. ముదిమి వచ్చిందాక, తలవెండుకలు నరసిందాక, మిమ్ము ఎత్తుకొనేవాడను నేనే" అంటాడు (యెషయా 46, 3-4). ఈ మోసికోవడమే, ఈ ఎత్తుకోవడమే రక్షించడం. ఫలితార్థ మేమిటంటే, యావే యిస్టాయేలును రక్షించేవాడు. అతని అస్తిత్వం రక్షణాత్మకమైంది.

#### 5. క్రీస్తు ఉందేవాడు

ఇక నూతన వేదంలో మన రక్షాణాత్మకమైన అస్తిత్వం (కీస్తే. కనుకనే అతడు "నేను ఉండేవాడను" అంటాడు (యోహాను 18, 4–8). అనగా యావే పూర్వవేద ప్రజలతో ఉండినలాగే (కీస్తు నూతనవేద ప్రజలతో నెలకొని ఉండేవాడు. అతడు మన ఇమ్మానువేలు (మత్త 1,22).

#### 

పూర్వ హీట్రూ లిఖిత ప్రతుల్లో వాడబడిన హీట్రూ లిపిలో హల్లులేగాని అచ్చులు ఉండేవికావు. దేవునిపేరు ఆ ప్రతుల్లో "య్ హ్ వ్" అని వ్రాయబడివుండేది. ఈ పేరును హీట్రూ ప్రజలు అసలు ఉచ్చరించేవాళ్ళే కాదు. దానికి మారుగా "అదొనాయి" అని ఉచ్చరించేవాళ్లు అన్నాం. కాని అసలుదాన్ని ఉచ్చరించేటపుడు ఏలా వుచ్చరించేవాళ్లో ఎవ్వరికీ తెలియదు. యొహోవా అని ఉచ్చరించేవాళ్లు కాబోలు అనుకొని ప్రాచీన అనువాదాలు "యెహోవా" లేక "జెహోవా" అని అనువదించాయి. ట్రోటస్టెంటు తెలుగు బైబులు కూడ ఈలాగే అనువదించింది. కాని ఇటీవలి పరిశోధనలవల్ల యూదులు దేవుని పేరు ఉచ్చరించేటపుడు "యాహ్వా" అని ఉచ్చరించేవాళ్లని తెలియవచ్చింది. కనుక నేటి బైబులు విద్వాంసులంతా ఈ పేరును "యాహ్వా" లేక "యావే" అని ఉచ్చరిస్తారు. కనుక మనంకూడ "యావే" అని ఉచ్చరించడం సమంజసం.

### 2. ప్రభువు విమోచకుడు

విమోచనం బైబుల్లో ఓ పెద్దభావం. ఇది ఐగుప్తున యూదుల బానిసం సందర్భంలో (ప్రారంభమౌతుంది. పూర్వవేదమంతట కన్ఫిస్తుంది. నూత్నవేదంలోను గోచరిస్తుంది. (ప్రస్తుత వ్యాసంలో ఈ భావాన్ని కొంచెం విపులంగా పరిశీభించిచూద్దాం.

#### 1. విమోచకుడు

విమోచకుడు అంటే ఆపదనుండి విడిపించేవాడు లేక రక్షించేవాడు అని అర్థం. ఇతడు దగ్గరి చుట్టం, తన బంధువులకు మేలు చేసేవాడు. హీట్రూ భాషలో ఇతన్ని "గోయెల్" అనేవాళ్లు.

పూర్వవేదంలో విమోచకుడు మూడు పనులు చేసిపెట్టేవాడు. 1) యూదుల్లో ఎవరైనా పేదవాళ్లయిపోయి తమ ఆస్తిని కోల్పోతే వాళ్ళదగ్గరి చుట్టమయిన విమోచకుడు మళ్లా వాళ్ళకు ఆ యాస్తిని సంపాదించి పెట్టేవాడు. అనగా అతడు ఆ పొలాన్ని మళ్లా కొని దాన్ని సొంతదారులకు ముట్టజెప్పేవాడు – లేవీ 25,25. 2) ఆలాగే యూదుల్లో ఎవరైనా బానిసలై పోతే దగ్గరిచుట్టమయిన విమోచకుడు వాళ్ళను ఆ బానిసాన్నుండి విడిపించేవాడు – లేవీ 25, 47–49. యావే ఈ రెండవ అర్థంలో విమోచకుడు ఔతాడు. 3) ఎవరినైనా శ్వతువులు చంపివేస్తే ఆ చంపబడినవారి దగ్గరిచుట్టం విమోచకుళ్లాగ ప్రవర్తించి శ్వతువుల మీద పగ తీర్చుకోవాలి – సంఖ్యా 35, 19. ఇవి ప్రాచీన యూద సమాజంలో ప్రచారంలో వున్న భావాలు.

#### 2. యావే విమోచకుడు

ఇక యావే ఐగుఫ్తులోని యిస్రాయేలు ప్రజలు పట్ల విమోచకుళ్లాగ మెలిగాడు – నిర్గ 6,6. కీర్త 77, 15. ఏలాగ? యిస్రాయేలీయులను ఫరో చక్రవర్తి బానిసలనుగా ఏలుతున్నాడు. వాళ్ళను ముప్పుతిప్పులు పెడుతూన్నాడు. అప్పుడు ప్రభువుకి ఆ ప్రజలమీద జాలికలిగింది. తాను వాళ్ళకు దగ్గరిచుట్ట మయ్యాడు. ఫరో దాస్యాన్నుండి ఆ ప్రజలను విడిపించాడు.

మామూలుగా యిస్రాయేలు విమోచకులు బానిసలుగా అమ్ముడుపోయిన బంధువులను విడిపించడానికి వాళ్ళ యజమానులకు డబ్బుచెల్లించేవాళ్లు. కానియిస్రాయేలు ప్రజను విడిపించడానికి యావే ఫరోకు సొమ్ము ఏ మాత్రమూ చెల్లించ లేదు. ఫరోకు ధనమిచ్చి గాక. అతన్ని అణగ ద్రొక్కి ప్రభువు యిస్రాయేలును విడిపించుకొని వచ్చాడు. కనుకనే అతడు మోషేతో "ఫరో రాజునీ అతని రథాలనూ అశ్వాలనూ సైన్యాలనూ నాశం చేసి నా మహిమను ప్రదర్శిస్తాను" అంటాడు – నిర్గ 14,18.

ఈ విమోచనం ద్వారానే యిస్రాయేలీయులు యావే ప్రజలయ్యారు. అతనికి యాజకరూపమైన రాజ్యమూ, పవిత్రప్రజా, సొంతజనమూ అయ్యారు – 19, 5–6. ప్రభువు వాళ్ళను (పేమతో ఎన్నుకొన్నాడు గూడ – ద్వితీ 7, 6–8

యూదులకు ఐగుప్తు మొదటి ప్రవాసమైతే బాబిలోను రెండవ ప్రవాసం. కనుక ప్రవక్తలు పైవిమోచనాన్ని బాబిలోను ప్రవాసానికి గూడ అన్వయింపజేసారు. కనుకనే యెషయా బాబిలోనులో ఖైదీలుగా వున్నయూదులకు ప్రభువు విముక్తి ప్రసాదిస్తాడని ప్రవవచించాడు. ఈ విముక్తి భర్త తాను పరిత్యజించిన భార్యను మళ్ళా చేపట్టినట్లుగా వుంటుందని చెప్పాడు – 54, 5–10

ఇంకా కొందరు ప్రవక్తలు ప్రభువు విమోచనాన్ని మెస్సీయా కాలానికి గూడ వర్తింపజేసారు. ఇదే నూత్నవేద విమోచనం. "ఈ దినాలు గడచిన తర్వాత నేను ప్రజల హృదయాల మీద నా యాజ్ఞలు లిఖిస్తాను" అంటాడు యిర్మీయా – 31, 33–34. పూర్వవేద ఆజ్ఞలు రాతిపలక మీద వ్రాయబడ్డాయి. మెస్సీయా కాలంలో ప్రభువు ఆజ్ఞలు నరుల హృదయాల మీదనే వ్రాయబడతాయి అని భావం. "ఆ రోజుల్లో మీకు నూత్న హృదయాన్నీ నూత్న స్వభావాన్నీ ప్రసాదిస్తాను. మీలోని రాతి గుండెను తొలగించి దానిస్థానే మాంసపుగుండెను నెలకొల్పుతాను" అంటాడు యెహెజ్మేలు – 36, 26–27. ఇక్కడ రాతిగుండె అవిధేయతకీ మాంసపుగుండె విధేయతకీ చిహ్నాలు. ఈ ప్రవచనాలన్నీ నూత్న వేదంలో క్రీస్తు ప్రసాదించబోయే విమోచనాన్ని సూచిస్తాయి.

# 3. క్రీస్తు విమోచకుడు

యిర్మీయా యెహెజ్కేలు వంటి ప్రవక్తల ప్రవచనాలు నెరవేరి యేసు ప్రభువు విజయంచేసాడు. యావే పూర్వవేద విమోచకుడైతే యేసు నూత్నవేద విమోచకుడు. కనుకనే అతడు "మనుష్యకుమారుడు సేవలు చేయించుకొనడానికి గాదు, సేవలు చేయడానికే వచ్చాడు. అనేకుల రక్షణం కోసం అతడు తన ప్రాణాలను క్రయధనంగా వెచ్చిస్తాడు" అని పల్కాడు – మార్కు 10,45. ఈలా ప్రాణాలను వెచ్చిండమే విమోచనం.

పూర్వవేద విమోచనానికీ నూత్నవేద విమోచనానికీ చాలా పోలికలున్నాయి. అక్కడ ప్రజలు ఫరోకు దాసులు. ఇక్కడ పిశాచానికీ పాపానికీ దాసులు. యూదులు రెల్లుసముద్రం దాటారు. మనం దాటే సముద్రం జ్ఞానస్నానమే. అనాడు ప్రభువు సీనాయి కొండమీద యూదులతో నిబంధనం చేసికొన్నాడు. ఈనాడు అతడు జ్ఞానస్నానంద్వారానే మనతో నిబంధనం చేసికొంటాడు. యూదులు వాగ్దత్త భూమిలో ప్రవేశించారు. మనం చేరుకొనే వాగ్దత్తభూమి మోక్షమే. అక్కడ ప్రజలను నడిపించిన నాయకుడు మోషే, నూత్నవేద

ప్రజలను నడిపించే నాయకుడు క్రీస్తు. యావే ప్రభువు ఫరోకు డబ్బుచెల్లించిగాదు, అతన్ని అణగ్రద్రొక్కి యూదులకు విముక్తి కలిగించాడు అన్నాం. అలాగే క్రీస్తుకూడ పిశాచాన్ని . ఓడించి మనకు పాపవిముక్తి కలిగించాడు.

#### 4. విమోచనం దేవినుండి?

క్రీస్తు మనలను స్వతంత్రులనుగా జేసాదు అన్నాదు పౌలు – గల 5,1.ఈ స్వాతంత్ర్యమే విమోచనం. అనగా ప్రభువు మనకు పాపదాస్యాన్నుండి విమోచనం ప్రసాదించాదని భావం. పౌలు దృష్టిలో క్రీస్తు మూడు బాధలనుండి మనకు విమోచనం ప్రసాదిస్తాడు.

- 1. పాపం నుండి : మనం పుట్టుకతోనే పిశాచానికీ పాపానికీ దాసులంగా పుడతాం.
  క్రీస్తులోనికి జ్ఞానస్నానం పొందడం ద్వారా ఈ దాస్యాన్నుండి విముక్తి చెందుతాం
   రోమా 6,6. కొలో 1,13-14.
- 2. మరణం నుండి : ఆదాము పాపం ద్వారా నరులందరికీ మరణశీక్ష ప్రాప్తించింది. చావు మనలను బాధించే ముల్లు. కాని (కీస్తు మరణోత్థానాలద్వారా ఈ ముల్లు తొలగిపోయింది 1 కొ 15,56. నేడుకూడ మనకు చావు తప్పదు. కాని దాని విషపరిణామం మాత్రం తప్పించుకొంటాం.
- 3. ధర్మశాస్త్రం నుండి : పూర్వవేద ప్రజలు ధర్మశాస్త్రానికి దాసులు. దాని నియమాలను పాటించలేక వాళ్లు నానా యాతనలూ అనుభవించారు. నూత్నవేదంలో ఈ ధర్మశాస్త్రం నుండికూడ (కీస్తు మనకు విముక్తి ప్రసాదించాడు రోమా 7,6. నేడు మనలను నడిపించేది (కీస్తు ఆత్మేగాని ధర్మశాస్త్రంగాదు 8,2.

ఈలా క్రీస్తుద్వారా స్వాతంత్ర్యమూ విమోచనమూ పొందిన కైస్తవుడు దేవునిపట్ల చనువుతో మెలుగుతాడు. ఇంటిలోని పిల్లలు తండ్రిని జూచి భయపడరు. చౌరవతో అతని వద్దకు వెళ్తారు. ఆలాగే కైస్తవుడుకూడ తన్ను విమోచించిన క్రీస్తుద్వారా చనువుతో తండ్రివద్దకు వెళ్తాడు – ఎఫే 3,12. హెబ్రే 4,16. ఈ చనువు భయానికి వృతిరేకమైనది. పూర్పవేద యూదులు యావే ప్రభువుకి భయపడేవాళ్లు. నూత్నవేద ప్రజలమైన మనం దేవునికి భయపడం. (పేమతో, ధైర్యంతో, చనువుతో అతని వద్దకు వెళ్తాం. ఈ చొరవను మనకు ప్రసాదించేది క్రీస్తే.

# 3. పాస్క

"పాస్క" (గీకు పదం. దీనికి తుల్యమైన హీట్రూ పదం "పేసా". హీట్రూలో ఈ మాటకు "దాటిపోవడం" అని అర్థం. ఆ నాటిరేయి ఐగుఫ్తులో యావే యిస్టాయేలీయుల యిండ్లను దాటిపోయాడు, ఐగుప్తీయుల ఇండ్లను శిక్షించాడు. నిర్గమ 12,13. 23.27. అతడు యిస్టాయేలీయులను దాస్యగృహమైన ఐగుఫ్తునుండి తరలించుకొని వచ్చాడు. అప్పటి నుండి యూదులకు పాస్క పవిత్ర సంఘటనం అయింది. ఇది ఓ పెద్ద బైబులు భావం. పూర్వవేదంలోనేగాక నూత్నవేదంలో కూడ ఈభావం గోచరిస్తుంది. ప్రస్తుత అధ్యాయంలో ఈ పాస్కపుట్టపూర్వోత్తరాలను వివరంగా పరిశీలిద్దాం. నిర్గమకాండం 12వ అధ్యాయం ఈ పండుగను వర్ణిస్తుంది.

# 1. యిస్రాయేలీయుల పాస్క

#### 1. మొదటి పాస్మ:

యిస్రాయేలీయులు అబీబు నెల 14న ఈ పండుగ చేసికొనేవాళ్లు. ఈ నెలకే నీసాను అనికూడ పేరు. మన కాలమానం ప్రకారం ఈనెల మార్చి – ఏప్రిల్ మాసాల్లో వస్తుంది. ఈ పండుగనాడు యూదులు నిర్మలమైన యేడాది గొర్రెపిల్లను బలి యిచ్చారు – నిర్గమ 12:3–6. ఆ గొర్రెపిల్ల నెత్తురును వాళ్లు ద్వారబంధాలకు పూసికొన్నారు. అలా నెత్తురు పూసిన యిండ్లను ప్రభువు శిక్షింపలేదు. కనుక ఆ రక్తం రక్షణకు చిహ్నమైంది – 12, 7.22. వాళ్లు గొర్రెపిల్ల మాంసాన్ని కాల్చి తిన్నారు. ప్రయాణం చేసేవాళ్ళలాగ గబగబ భుజించారు – 12, 8–11. అలా తినేప్పుడు ఒక్క యెముకనుగూడ విరగగొట్టలేదు – 12, 46.

ఇవన్నీ పాస్క పండుగకు సంబంధించిన నియమాలు. కాని ఈ పాస్క ఐగుప్తు నిర్గమనంతో ప్రారంభం కాలేదు. యిస్రాయేలీయుల్లో అంతకుముందే ఈ పండుగ వాడుకలో వుంది. మోషే "మేము మూడునాళ్లు అడవిలో ప్రయాణంచేసి మా దేవుడైన యావేకు పండుగ చేసికోవాలి, కనుక మమ్ము వెళ్ళిపోనీయి" అని ఫరోను అడగబోతాడు -3,18. ఈ పండుగ పైపాస్కే. కాని యీ పండుగ తేదీ యిక్కడ సరిగ్గా యిస్రాయేలీయులు ఐగుప్తునుండి వెడలివచ్చినపుడే వచ్చింది -12,27. ఈ నిర్గమనం ఆ పండుగకు క్రొత్త భావాన్నీ ఎనలేని ప్రాముఖ్యాన్నీ చేకూర్చి పెట్టింది.

#### 2. పొంగని రొట్టెల పండుగ :

ఇది ఆనాడు యిస్రాయేలీయుల్లో ప్రచారంలో వున్న మరో పండుగ. దీన్ని నీసాను 15-21 తేదీల్లో చేసికొనేవాళ్ళు - 12, 15-20. కాని యిది పాస్క పండుగ ముగిసిన వెంటనే రావడంవల్ల క్రమేణ ఆ పండుగతో మిళితమైపోయింది. ఈ పండుగ భావం మాత్రం ముఖ్యం. యిస్రాయేలీయులు రొట్టెలను జేసికొనే పిండిలో ముందటిరోజు పిండిని కొంచెము కలుపుతారు. ఇది రొట్టెలపిండి పులియబారేలా చేస్తుంది. రొట్టెలు పొంగేలా చేస్తుంది. కనుక ఇది పులిపిడి ద్రవ్యం. ఐనా యూదుల సంప్రదాయంలో ఈ పులిపిండి పాపానికీ మాలిన్యానికీ చిహ్నం. కనుక రొట్టెల పండుగనాడు దీన్ని వాడకూడదు. అనగా పొంగని రొట్టెలనే చేసికోవాలి. పొంగని రొట్టెలు పారిశుద్ధ్యానికి చిహ్నం. ఈ రొట్టెల పండుగకూడ క్రమేణ పాస్కపండుగలో కలసిపోయిందని చెప్పాం. కనుక దానితోపాటు ఇదికూడ ఐగుప్తు నిర్గమనాన్ని సూచిస్తుంది. విశేషంగా యిస్రాయేలీయులు త్వరత్వరగా ఐగుప్తునుండి బయలుదేరి రావదాన్ని గుర్తుకి తెస్తుంది – 12, 34.

### 3. దేవాలయపు పండుగయైన పాస్క :

యూదులు పాస్కను మొదట ఐగుప్తులో చేసికొన్నారు. తర్వాత యెదారిలో చేసికొన్నారు. అటుతర్వాత పాలస్తీనా దేశంలో స్థిరపడిన పిమ్మట దాన్ని యేటేట దేవాలయపు పండుగగా కొనియాడేవాళ్ళు – ద్వితీ 16,1–8. సున్నతి పొందిన మగవాళ్ళంతా దీనిలో పాల్గొనాలి – 12,48. (కమేణ యూదుల పండుగలన్నిటిలోను ఇది ముఖ్యమైన ఉత్సవమయింది. దాన్ని యెరూషలేములో మాత్రమే చేసికొనేవాళ్ళు. యూదులు ఎక్కడ వసిస్తున్నా ఈ పండుగకు యెరూషలేము నగరానికి యాత్రచేసేవాళ్లు. ఈ పండుగనాటిరాత్రి మెస్సీయా విజయం చేస్తాడనే భావంగూడ రానురాను ప్రచారంలోకి వచ్చింది. కనుక ఈ పండుగ నిరీక్షణకు నిలయమయింది. పర పరిపాలనమంటే యిష్టంలేని యూదులు ఈ పండుగ సందర్భంలో రోమను ప్రభుత్వం మీద తిరగబడేవాళ్లు. గలాటా చేసేవాళ్లు – లూకా 13,1.

# క్రీస్తు - పాస్క

యూదులు ఆశించినట్లుగానే మెస్సీయా రానేవచ్చాడు. యూదులు తొలి పాస్కలో యావే ప్రభువు యిస్రాయేలీయుల ఇండ్లను దాటిపోయాడు. కాని యీ పాస్కలో (క్రీస్తు ఈ లోకాన్ని దాటిపోయి తండ్రిని చేరతాడు – యోహా 13,1. ఆ ప్రభువు శిష్యులతో భుజించిన అంతిమ భోజనం పాస్కభోజనం. ఆ విందులో భుజింపబడిన గొరెపిల్ల గూడ అతడే – మార్కు 14,22–24. నూత్న వేదం చాల తావుల్లో అతన్ని గొర్రెపిల్లనుగా పేర్కొంటుంది – యోహా 1, 29.

కాని యిక్కడ విశేషమేమిటంటే యూదులు క్రీస్తునీ నీసాను 14వ తారీఖున వధించారు. ఆ దినం యూదులకు పాస్కపండుగ. అది శుక్రవారం సాయంకాలం. సరిగ్గా దేవాలయంలో పాస్క గొర్రెపిల్లను వధించేపుడు కల్వరి కొండమీద క్రీస్తునికూడ చంపారు – యోహో 19,14. కనుక అతడు మన పాస్క గొర్రెపిల్ల. ఐగుప్తు దాస్యకాలంనాటినుండి యూదులు ఏటేట వధిస్తూవచ్చిన పాస్క గొర్రెపిల్లలన్నీ ఈ క్రీస్తునే సూచిస్తూవచ్చాయి. ఈ గొర్రెపిల్లన్ను శుర్రాయంయి.

# 3. కైస్తవుల పాస్క

### 1. ఆదివారపు పాస్క :

క్రీస్తులాగే మనం కూడ తండ్రివద్దకు సాగిపోవాలి. ఈలా సాగిపోయేలా చేసే సాధనాల్లో ఆదివారపు పాస్క ముఖ్యమైంది. ఇది ఆదివార పూజ. యూదులకు శనివారం విడ్రాంతి దినం. పవిత్రదినం. కాని కైస్తవులమైన మనకు ఆదివారం పవిత్ర దినం. ఎందుకంటే అది ప్రభువు ఉత్యానమైన రోజు. తొలిరోజుల్లోని శిష్యులు ఆదివారంపూట ఆయా గృహాల్లో సమావేశమై రొట్టె విరిచేవాళ్లు. అదే తొలినాటి పూజ – అచ 20,7. ఆదివారం ప్రభుదినం. అతని పుత్యానాన్ని స్మరించుకొనే దినం. అనగా అతన్ని ఆరాధించే దినం. ఈ యారాధనం వల్లనే మనం తండ్రిని చేరుకోగలిగేది. ఇప్పుడు మనం దేవాలయంలో ప్రభువును పూజిస్తాం. ఈ పూజలో రొట్టెను భుజించి పాత్రాన్ని పానం చేసినపుడెల్ల క్రీస్తు మరణాన్ని జ్ఞప్తికి తెచ్చుకొంటాం. అతని రెండవరాకడ కొరకు నిరీక్షిస్తాం – 1కొ 11, 26. మనం పవిత్రులమయ్యే మార్గం ఇదే.

#### 2. సాంవత్సరిక పాస్క - ఉత్థాన పండుగ :

యూదులకు మోషే నాయకత్వం క్రింద ఐగుప్తునుండి విముక్తి లభించింది. అలాగే మనకు క్రీస్తు నాయకత్వం క్రింద పిశాచ దాస్యనుండి విముక్తి లభించింది. కనుక మనం కృతజ్ఞతాభావంతో ఏటేట ప్రభువు ఉత్థానాన్ని కొనియాడతాం. పౌలు క్రీస్తు అనే మన పాస్కగొర్రెపిల్ల వధింపబడింది అన్నాడు. కనుక మన జీవితం నుండి పాపం తొలగిపోవాలి అని నుడివాడు. పులిసినపిండి పాపానికి చిహ్నమని చెప్పాం గదా! మన జీవితం నుండి ఈ పులిపిండి పోవాలి. మనం క్రొత్త పిండితో చేసిన పొంగని రొట్టెలా తయారు కావాలి అని చెప్పాడు – 1కొ 5,6–8.

క్రీస్తుతోపాటు మనమూ పాపానికి చనిపోతాం. అతనితోపాటు నూత్న జీవితానికి ఉత్థానమౌతాం. ఈ మరణమూ ఉత్థానమూ మన జ్ఞానస్నానంలో సాంకేతికంగా జరుగుతాయి. కనుకనే ప్రాచీన కాలంలో ఉత్థాన దినాన విశేషంగా జ్ఞానస్నానం ఇచ్చేవాళ్లు. జ్ఞానస్నానంద్వారా మనం ప్రభువు మరణోత్థానాల్లో పాల్గొంటామని తెలియజేసేవాళ్లు. - రోమా 6,3–11. ఈలా మనం ఏటేట ఉత్థాన పండుగను చేసికొంటూ క్రీస్తు పాస్కను నూత్నీకరిస్తూ పోతాం. అన్ని ఆదివార ఆరాధనలకంటెగూడ అధికంగా ఈ ఉత్థాన ఆదివారపు ఆరాధనం మనలను పవిత్రపరుస్తుంది.

#### 3. మోక్షపు పాస్క:

క్రీస్తు వధింపబడిగూడ సజీవుడై యున్న గొర్రెపిల్ల అంటుంది దర్శనగ్రంథం – 5,6. అనగా అతడు ఉత్థాన్మకీస్తు. మనం మోక్షంలో ఈ గొర్రెపిల్లను చేరుకొంటాం. అ ప్రభువుతోపాటు మోక్షపు విందులో పాలుపొందుతాం. అదే మన పాస్క – మత్త 26,29. మనం ఈ లోకంనుండి స్వర్గానికి యాత్ర చేసేవాళ్లం. ఇక్కడినుండి మోక్షానికి దాటిపోయేవాళ్ళం – హెబ్రే2, 22–24. మొదటి పేత్రు జాబుకూడ మనం ఈ లోకంలో యాత్రికుల్లాగ జీవించాలి అని చెప్తుంది. అనగా మనం స్వర్గానికి యాత్ర వెళ్ళేవాళ్ళం. అక్కడ కడపటి పాస్క చేసికొనేవాళ్ళం – 1 పేత్రు2:11.

ఈ యధ్యాయంలో పాస్కనుగూర్చి చాల విషయాలు చూచాం. ఐగుప్తులో ప్రారంభమైన ఈ పాస్క మోక్షంలో ముగుస్తుంది. పాస్కబలి క్రైస్తవ జీవితంలో ముఖ్యాతి ముఖ్యమైన అంశం.

# 4. యుద్ధమూ, సముద్రోత్తరణమూ

బైబులు యిస్రాయేలును ప్రభుసైన్యంగా భావిస్తుంది – నిర్గమ 12,41. ప్రభువే ఈ సైన్యానికి అధిపతి. యిస్రాయేలు ప్రభువుని అనుభవానికి తెచ్చుకొంది ఒక్క ఆరాధనలోనేగాదు, యుద్ధంలో గూడ. అతడు యిస్రాయేలు తరఫున పోరాడే వీరుడు. వాళ్ళ శత్రువులను హతమార్చే యోధుడు. దావీదురాజు కాలంనుండి యుద్ధం రాజుల వంతయింది. అంతకుముందు అది యావే వంతు. ఈ అధ్యాయంలో ప్రభువు ఐగుప్తీయులతో పోరాడి వాళ్ళను నాశంచేసి తన భక్తులైన యిస్రాయేలీయులను రెల్లుసముద్రం దాటించడాన్ని గూర్చి ఆలోచిద్దాం. ఈ వుదంతం నిర్గమకాండం 14వ అధ్యాయంలో వస్తుంది.

#### 1. యుద్ద నియమాలు

- 1. యుద్ధానికిముందు ప్రభువుకి గొర్రెపిల్లను బర్గిగా అర్పించేవాళ్లు 1 సమూ 7,9. యావేతో సంప్రతించి అతని చిత్తాన్ని తెలిసికొనేవాళ్లుకూడ – 2 సమూ 5,22–24.
- 2. శక్రువులకు భయపదవద్దని యుద్ధానికిముందు యాజకుడు ప్రజలకు ఉపదేశం చేసేవాడు ద్వితీ 20, 1–4. సముద్రాన్ని దాటకముందు మోషే యిస్టాయేలుకుకూడ ఈలాంటి వుపదేశమే చేసాడు నిర్గమ 14,13–14.
- 3. పోరాటానికిముందు సైనికులు శుద్ధిచేసికొని వుండాలి. యుద్ధకాలంలో వీరులు స్త్రీలను కూడరాదు – 1సమూ 21,5.
- 4. యుద్ధంలో యావే యిస్రాయేలు సైన్యానికి ముదు నడచి శత్రువులను ఓడించేవాడు. ఆలా అతడు బారాకునకు ముందుగా నడచిపోయి శ్వతువైన సిస్రాను ఓడించాడు న్యాయా 4, 14-16. ఇంకా ప్రభువు పోరాటంలో శ్వతుసైన్యాన్ని కలవరపెట్టేవాడు. దీనివల్ల యిస్రాయేలు పోరు ప్రారంభింపకమునుపే శ్వతువులు ఓడిపోయేవాళ్లు. ఆ రీతిగా అతడు యోషువా మీదికి దండెత్తి వచ్చిన ఐదుగురు అమోరీయ రాజులను కలవరపెట్టాడు యోషు 10, 9-1. సమూవేలు కాలంలో యిస్రాయేలుమీదికి దండెత్తివచ్చిన ఫిలిస్తీయులను గగ్గోలుపరచాడు 1 సమూ 7,10. మన కథలో మోషే మీదికి దండెత్తి వచ్చిన ఐగుప్తీయులను కలవరపెట్టాడు నిర్గ 14,24.
- 5. విజయం యావేదే. కనుక యుద్ధంలో లభించే కొల్ల సొమ్మును యావేకే అర్పించేవాళ్లు. జయించిన నగరాన్ని గూడ శాపంపాలుచేసి నాశం చేసేవాళ్లు. అది యావేకు అర్పింపబడిన బలి అని తలంచేవాళ్లు. ఈ భావంతోనే యోషువా యెరికో పట్టణాన్ని జయించినపుడు దాన్ని సర్వనాశం చేయించాడు యోషు 6,21.
- 6. ఇక్కడ ఓ విషయం నొక్కి చెప్పాలి. యావే యుద్ధానికి వెళ్లేది రక్త ట్రీతితోగాదు, పీడితులను రక్షించేందుకు. తన భక్తులైన యిస్రాయేలును శత్రువులు పీడిస్తే అతడు సహించి వూరుకోడు. తరచుగా యుద్ధంలో ప్రభువు ఆత్మ ఓ యిస్రాయేలు వీరుణ్ణి అవేశించేది. ఇక ఆ వీరుడు ప్రజలకు నాయకుడై యుద్ధం నడిపేవాడు. అతని ద్వారానే ప్రభువు శత్రువులను హతమార్చేవాడు. సౌలు ఈలా అమ్మోనీయులను ఓడించాడు 1 సమూ 11,6–7. సంసోను వేయిమంది ఫిలిస్టీయులను చంపాడు న్యాయా 15, 14–15.

#### 2.యావే సంప్రదాయం

రెల్లు సముద్రంవద్ద ఏమి జరిగింది? యిస్రాయేలీయులు ఐగుప్తునుండి వెదలివచ్చి రెల్లుసముద్రం చేరుకొన్నారు. ఆ సముద్రాన్ని ఏలా దాటిపోవాలో వాళ్లకు తెలియలేదు. ఇంతలో ఐగుప్తీయులు వాళ్ళ వెంటబడి వచ్చారు. యిస్రాయేలును మళ్లా వెనక్కు లాగుకొనిపోయి వాళ్ళచేత వెట్టిచాకిరి చేయించుకోవాలని ఫరో కోర్కె. సరే, ఐగుప్తు సైన్యంవచ్చి యిస్రాయేలు మీద పడింది. ఆ ప్రజలు ఇరకాటంలో పడ్డారు. వాళ్ళకు ముందు నుయ్యి, వెనుక గొయ్యి. ఇక యెటూ కదలలేని పరిస్థితితో పున్నారు. ఆ విషమ సమయంలో యావే వాళ్ళ కోపుతీసికొన్నాడు. తాను స్వయంగా వాళ్ళ తరపున పోరాడి ఐగుప్తీయులను ఓడించాడు. ఈ పోరాటాన్ని యావే సంప్రదాయం ఒకరీతిగాను యాజక సంప్రదాయం మరొక రీతిగాను వర్ణించింది. నిర్గమకాండం 14వ అధ్యాయంలో ఈ సంప్రదాయాలు రెండూ మిళితమై వున్నాయి. (ఈ సంప్రదాయా లేమిటో, వాటి భావమేమిటో చివరి అధ్యాయంలో పరిశీలిద్దాం). ఇక్కడ మనం మొదట రెల్లుసముద్రం వొడ్డన జరిగిన పోరాటాన్ని యావే సంప్రదాయం వర్ణించిన తీరును పరిశీలిద్దాం.

య్రసాయేలీయులను పట్టుకొని రావదానికి ఫరో రథాలతో వచ్చాడు – 14,5–7. వాళ్ళను చూడగానే యూదులకు గుండె నీరయింది. అప్పుడు మోషే జనులయెదుట అభయ వాక్యాలు పల్మాడు. యావేసు నమ్మమన్నాడు. ప్రభువుమీద భారంవేసి నిమ్మళంగా వుండమని హెచ్చరించాడు – 14, 13–14. అంతలో యింతవరకూ ముందు నడుస్తూన్న మేఘస్తంభం వెనుకకు వచ్చి యిస్రాయేలీయులకూ ఐగుప్తీయులకూ మధ్య నిలిచింది. అది ఐగుప్తీయులవైపు చీకటినీ యిస్రాయేలీయుల వైపు వెలుగునీ ప్రసరింపజేసింది. కనుక ఆ రాత్రి ఐగుప్తీయులు యిస్రాయేలీయులకు ఏ హానీ చేయలేకపోయారు. మరునాటి వేకువన ప్రభువు మేఘస్తంభంలోనుండి ఐగుప్తు దండును ఉరిమిచూచాడు. దాన్ని కలవరపెట్టాడు – 14,24. దానితో ఐగుప్తీయులు గగ్గోలుపడి చెల్లాచెదరై సముద్రంలో దూకి చచ్చారు. తెల్లవారాక ఐగుప్తీయుల శవాలు సముద్రంలో తేలియాడుతూ కన్పించాయి – 14,27–28.

యావే సంప్రదాయం ప్రకారం రెల్లుసముద్రం వొద్దన పోరాటం జరగనేలేదు. అసలు యిస్రాయేలీయులు వాళ్ళ గూడారాల్లోనుండి బయటికిగూడ రాలేదు. యావే ఐగుప్తీయులను కలవరపెట్టగా వాళ్ళంతట వాళ్ళే వెళ్ళి సముద్రంలో దూకి చచ్చారు. కనుక ఇక్కడ యావే ఐగుప్తీయులను కలవరపెట్టాదు అనే 14,24వ వచనం ముఖ్యమైంది.

#### 3. యాజక సంప్రదాయం

పై సంఘటనాన్ని యాజక సంప్రదాయం కొంచెం భిన్నంగా వర్ణించింది. యావే పల్కిన పల్కు తప్పకుండా నెరవేరి తీరుతుంది. ప్రభువు మొదట యిస్రాయేలు దాటిపోయేందుకు సముద్రం దారి ఈయాలి అన్నాడు. నీళ్లు పాయలు కావాలి అని పల్కాడు. ఆలాగే నీళ్ళు పాయలయ్యాయి – 14. 21–22. యిస్రాయేలీయులు సముద్ర గర్భంగుండా పొడినేల మీదలాగా నడచి పోయారు. వాళ్ళు పోతూంటే సముద్రంనీళ్లు కుడివైపుగా ఎడమవైపుగా గోడల్లాగ నిల్చివున్నాయి – 14,29.

యూదులను జూచి ఐగుప్తీయులుకూడ ఆరిన సముద్రంగుండా నడవదం మొదలుపెట్టారు. అప్పుడు ప్రభువు సముద్రం ఐగుప్తీయులను ముంచివేయాలి అన్నాడు. ఆలాగే జరిగింది. ఇంతసేపూ గోడల్లాగ నిల్చివున్న నీళ్లు ఒక్కపెట్టన వాళ్ళమీద విరుచుకపడ్డాయి. కనుక ఐగుప్తీయులు నడికడలిలో మునిగి చచ్చారు. – 14,28.

యిస్రాయేలీయులు దాటిపోతూండగా సముద్రం నీళ్లు కుడియెడమలందు గోడల్లాగ నిల్చివున్నాయి అని చెప్తుంది యాజక సంప్రదాయం. యావే సంప్రదాయంలోని 14,24 వలె యాజక సంప్రదాయంలోని 14,29 ముఖ్యాతిముఖ్యమైన వాక్యం. కాని ఇక్కడ నీళ్లు కుడివైపునా ఎడమవైపునా గోడల్లాగ నిల్చి వున్నాయి అంటే ఏమిటి? బైబులు భావాల ప్రకారం సముద్రమూ నీళ్లూ ప్రభువుకి శక్రువులు. కనుక ఈ నీళ్ళను కూడ ప్రభువు విరోధిగా భావించుకోవాలి. ప్రభువు తన సైన్యమైన యిస్రాయేలును తరలించుకొని వస్తూంటే శక్రుశక్తులన్నీ దిగ్భాంతి చెందాయి. మ్రాన్ఫడి చూస్తున్నాయి. అలాగే ఈ నీళ్లుకూడ యిస్రాయేలును చూచి మ్రాన్ఫడి గోడల్లాగ నిల్చిపోయాయి. ఇది భావం. ఐనా ఇది ఉత్పేక్షకాని చరిత్రకాదు.

ఇంతవరకూమనం చూచిన రెండు సంప్రదాయాల భావాలను సంగ్రహంగా ఈలా చెప్పుకోవచ్చు.

అసలు జరిగిన సంగతి యిది.యిస్రాయేలీయులు వచ్చినపుడు సముద్రం "ఆటు" వల్ల ఇంకిపోయి వుంది. అనగా దాని నీళ్లు ప్రక్కకు కదిలిపోయాయి. అలా తీసిపోయిన కడలిగుండా వాళ్ల దాటిపోయారు. కాని వాళ్ల వెనువెంట ఐగుప్తీయులు సాగరంలో ప్రవేశించేప్పటికల్లా "పోటు" వల్ల దాని నీళ్లు మళ్లా తిరిగివచ్చాయి. అనగా సముద్రం పొంగులో వుంది. కనుక వాళ్లు ఆ వెల్లువలో మునిగి చచ్చారు. యథార్థంగా జరిగిన సంగతి యిది.

ఈ సంగతిని యావేసంప్రదాయం ఈలా వర్ణించింది. ప్రభువు వేకువ జామున ఐగుప్తు దండును కలవరపరిచాడు. ఆ దండు గగ్గోలుపడి తనంతటతానే సముద్రంలోదూకి చచ్చింది. తర్వాత యిస్టాయేలీయులు ఆరిన సముద్రాన్ని దాటి వెళ్లారు.

పై సంగతిని యాజక సంప్రదాయం మరోలా వర్ణించింది. యిస్రాయేలీయులు నీళ్ళగుండ వెళ్తూంటే ఆ నీళ్ళు ఇరువైపుల గోడల్లాగ నిల్చాయి. నీళ్లు దేవుని శత్రువులు కనుక, ఆ దేవుని సైన్యం తరలిపోతుంటే మ్రాన్పడి చూస్తున్నాయి. ఆరీతిగా యుస్రాయేలీయులు సురక్షితంగా సాగరం దాటివెళ్లారు. కాని ఐగుప్తీయులు వచ్చినపుడు మాత్రం అంతవరకూ గోడల్లాగ నిల్చివున్న నీళ్లు మళ్లా కలుసుకొన్నాయి. వాళ్లు నడిసంద్రంలో మునిగి చచ్చారు.

పై రెండు సంప్రదాయాల్లోను యావే సంప్రదాయమే యథార్థంగా జరిగిన సంఘటనను దగ్గరగా వుంటుందని చెప్పాలి. ఇక, ఈ సముద్రోత్తరణంలో అసలు అద్భుతం ఏమిటి? ప్రభువు ప్రకృతి శక్తులను తన భక్తులకు అనుకూలంగాను ప్రతికూలంగాను మెలిగేలా చేసాడు. యిస్టాయేలీయులు వచ్చినపుడు సముద్రం ఆటులోవుంది. కనుకనే వాళ్ళు దాన్ని సులభంగా దాటిపోగలిగారు. అదే సముద్రం ఐగుప్తీయులు వచ్చినపుడు పోటులో వుంది. కనుక వాళ్లు దానిలో మునిగిపోయారు. ఈలా సముద్రం ఆటుపోటుల ద్వారా ప్రభువు ఐగుప్తీయులను శిక్షించి యిస్టాయేలీయులను రక్షించడమే ఇక్కడ అద్భుతం. ఈ యద్భుత కార్యం ఆనాడు యిస్టాయేలీయులకు గొప్ప అనుభూతిని కలిగించింది. కనుకనే పూర్వవేదం చాల తావుల్లో ఈ సంఘటనను ప్రస్తావిస్తుంది.

#### 4. పౌలు హెచ్చరిక

పౌలు నూత్న వేదంలో పై సముద్రోత్తరణాన్ని (పస్తావించాడు – 1 కొ 10, 1–5.11. యిస్రాయేలీయులు సముద్రంగుండా దాటిపోయారు. అదే వాళ్ళ జ్ఞానస్నానం. తర్వాత వాళ్లు ఎదారిలో మన్నా భోజనం భుజించారు. ఐనా వాళ్ళల్లో కొందరు (పభువుమీద తిరగబడ్డం మానలేదు. కనుక (పభువు వాళ్లను ఎదారిలోనే చంపివేసాడు. నేడు ఈ సంఘటనం మనకు హెచ్చరికగా వుండాలి. మన సముద్రోత్తరణం జ్ఞానస్నానం. మన మన్నా దివ్యస్మత్పసాదం. కాని మనం జ్ఞానస్నానం పొందినంత మాత్రాన్నే, దివ్య భోజనాన్ని పుచ్చుకొన్నంత మాత్రాన్నే, రక్షణం పొందం. ఆ (పభువు ఆజ్ఞల (పకారం జీవిస్తేనేగాని అతని అనుగ్రహానికి పాత్రులంగాం. లేకపోతే నాశమైపోతాం.

### 5. నిబంధనం

యిస్రాయేలీయుల చరిత్రలో నిబంధనం ముఖ్యాతిముఖ్యమైన ఘట్టం. కాని యూదుల సీనాయి నిబంధనకు పూర్పమే వారి సమకాలికులైన హిత్తీయజాతివాళ్లు ఒదంబడికలు చేసికొన్నారు. ఆ జాతికి చెందిన ఓ మహారాజు సామంతరాజుతో ఒదంబడిక చేసికొనేవాడు. ఆ మహారాజు సామంత్రుణ్ణి శత్రువులనుండి రక్షించేవాడు. సామంతుడు అతనికి సేవలు చేసేవాడు. ఈ పద్ధతే యిస్రాయేలీయుల నిబంధనలోకూడ కన్పిస్తుంది. ట్రభువు ఓ మహారాజులా వచ్చి యిస్రాయేలీయులను ఐగుప్తు దాస్యనుండి రక్షించాడు.

వాళ్లతో నిబంధనం చేసికొన్నాడు. ఇకమీదట వాళ్లు యావేను కొలవాలి. ఈలా హిత్తీయుల ఒదంబడిక యూదుల ఒదంబడికకు ప్రాతిపదిక అయింది. ఏమైతేనేం, నిబంధనం బైబుల్లో ఓ పెద్ద భావం. ఈ యధ్యాయంలో ఒదంబడికనుగూర్చి కొన్ని వివరాలు తెలిసికొందాం.

# 1. నిబంధనం చేసికోవడం

#### 1. సిద్దం కావదం :

ప్రభువు తలపెట్టిన నిబంధనం ఓ వుపన్యాసంతో ప్రారంభమయింది. అతడు ఈలా చెప్పాడు. తాను యిస్రాయేలును ఐగుప్తునుండి తోడ్కొని వచ్చాడు. ఏలా? గరుడపక్షి తన పిల్లలను రెక్కలమీద మోసికొని పోయినట్లే యావే వారిని ఆప్యాయతతో మోసికొనివచ్చాడు – నిర్గ 19,4. కనుక ఆ ప్రజలు ప్రభువు మాట వినాలి. అతని నిబంధనను పాటించాలి. అప్పుడు వాళ్లు అతని సొంతప్రజ, అనగా ప్రభువు ఎన్నుకొన్న ప్రజ ఔతారు. యాజకరూపమైన రాజ్యం ఔతారు. అంటే యావేను ఆరాధించే ప్రజ ఔతారు. పవిత్ర ప్రజ ఔతారు. ఎందుకంటే వాళ్లు యావేకు అంకితమైన జనం – 19, 5–6. ఈ భావాలన్నీ యిస్తాయేలుకు నచ్చాయి. వాళ్లు ఒక్క గొంతుతో మేము ప్రభువు చెప్పినట్లే చేస్తామని జవాబు చెప్పారు – 19,8.

#### 2. నిబంధన బలి :

యిస్రాయేలీయులకు సమకాలికులైన హిత్తీయులు మొదలైన జాతులవాళ్లు మూడురకాలుగా నిబంధనం చేసికొనేవాళ్ళు. 1) ఇరుపక్షాలవాళ్లు చేతులమీద కోసికొని నెత్తురు కలుపుకొనేవాళ్లు. ఈలాంటి నిబంధనం బైబుల్లో కన్పించదు. 2) ఇరువురూ బలిజంతువుల తుండెముల మధ్యగా నడిచేవాళ్లు. పూర్వం దేవుడు అబ్రాహాముతో ఈ పద్ధతిలో ఒదంబడిక చేసికొన్నాడు – ఆది 15,9–12. 3) ఇరువురూ కలసి భోజనం చేసేవాళ్లు. ఈసాకు అబీమెలెకు ఈలా భుజించారు – ఆది 26,28 –30. ఈ వద్ధతులన్నిటిలోను ముఖ్యభావం యిది. నిబంధనం చేసికొన్న వారిద్దరూ రక్తబంధువుల్లాంటివాళ్లు. సోదరుల్లాంటివాళ్లు. కనుక ఆ యిరువురూ దాన్ని జాగ్రత్తగా పాటించాలి.

కాని యిక్కడ ప్రభువు మోషేతో చేసికొన్న నిబంధనం ఇంకో పద్ధతిలో నడిచింది. మోషే కొండవద్ద పూజాపీఠాన్ని నిర్మించాడు. ప్రజలను ప్రోగుజేసాడు. బలికి కోడెలను వధించి వాటి నెత్తురు పళ్లాల్లో సేకరించారు. మోషే ఆ నెత్తుటిలో సగం పీఠంమీద చల్లాడు. మిగతా సగం ప్రజలమీద చిలకరించాడు. యావే మోకీ నియమాలను ప్రసాదించాడు. అతడు మీతో చేసికొన్న నిబంధన రక్తం యిది" అని పల్కాడు – 24,4–8. ఇక్కడ నెత్తురు ముఖ్యమైన వస్తువు. యూదుల భావం ప్రకారం నెత్తురులో జీవం వుంటుంది – లేవీ 17,14. ఆ నెత్తురు వల్ల భగవంతుడూ ప్రజలూ ఒక్క సమాజంగా ఐక్యమౌతారు. వారిలో ఒకే ప్రాణం నెలకొంటుంది. ఏలా? ఇక్కడ పీఠం దేవునికి గుర్తు. మోషే పీఠంమీద చల్లిన నెత్తురు దేవుడిచ్చే దివ్యజీవాన్ని సూచిస్తుంది. అతడు ప్రజలమీద చల్లిన నెత్తురు, ఆ దివ్యజీవంనుండే ప్రజలుకూడ తమ జీవాన్ని పొందుతారని తెలియజేస్తుంది. కనుక సీనాయి నిబంధనమంటే ప్రజలు దేవునినుండి తమ జీవాన్ని పొందడం. ఆ దేవుడూ ప్రజలూ కలసి ఒక్క సమాజంగా ఏర్పడి రక్తబంధువుల్లాగ జీవించడం.

#### నిబంధన భోజనం :

నిబంధనంలో ఇరుపక్షాలు భోజనం చేయడంగూడ ముఖ్యాంశం. అహరోను నాదాబు అబీహులతో, యిస్రాయేలు పెద్దలు డెబ్బది మందితో కొండమీది కెక్కిపోయాడు మోషే. అక్కడ ప్రభువు వాళ్ళకు ప్రత్యక్షమయ్యాడు. ఆయన పాదాలక్రింద నీలమణి ఫలకం వెలుగుతూంది. పూర్వవేద సంప్రదాయం ప్రకారం నరుడు భగవంతుణ్ణి చూచి బ్రతకజాలడు – 33,20. కాని యిక్కడ ప్రభువు ఆ భక్తులకు ఏ హాని చేయలేదు. వాళ్లు యావేతోగాదు, యావే సమక్షంలో భోజనం చేసారు. కలసి భుజించేవాళ్లు మిత్రులని హీబ్రూ ప్రజల భావం. ఈ నియమం ప్రకారం ఇక్కడ యావే యిస్రాయేలుకు మిత్రుడూ చుట్టమూ అయ్యాడు. ఈ కొండమీది భోజనం తర్వాత నూత్నవేదంలో వర్ణింపబడిన చాల భోజనాలకు ఆదర్శమయింది.

## 2. నిబంధనను మీరడం

పై రీతిగా ప్రభువు యిస్రాయేలీయులతో చేసికొన్న నిబంధనం ఎంతోకాలం నిలువలేదు. మోషే కొండమీదికివెళ్ళి చాలనాళ్లవరకు దిగిరాలేదు. అంతలోనే ప్రజలు ఆ మోషేకు ఏమి దుర్గతిపట్టిందోలె అనుకొని ఓ బంగారు దూడను తయారు చేసికొని దాన్ని ఆరాధించడం మొదలెట్టారు – 32, 4–6. ఇక్కడవాళ్లు బంగారు దూడను పూజించడం దేనికి? ఆ కాలంలో యిస్రాయేలీయుల పొరుగుజాతియైన కనానీయులు బాలుదేవతను కొలిచేవాళ్లు. ఆ దేవతకు చిహ్నం ఎద్దు. కనుక వాళ్లు ఎద్దుకు మొక్కేవాళ్లు. అదిచూచి యిస్రాయేలీయులుకూడ వృషభ పూజకు పాల్పద్తారు. దానినుండి అద్భుతశక్తులు పొందవచ్చు గదా అనుకొన్నారు. ఇది యావే ఏకైక దేవుడు అన్న తొలియాజ్లకు వ్యతిరేకమైన పాపం. సరే, కొండమీదవున్న మోషేకు ప్రభువు యిస్రాయేలీయులు భ్రష్టులైపోయారనీ విగ్గహారాధనకు ప్పాలడ్డారనీ తెలియజేసాడు. మోషే విచారంతో రాతిపలకలు తీసికొని

పర్వతం దిగివచ్చాడు. అతడు వచ్చేప్పటికల్లా యూదులు బంగారు దూడచుట్టు మూగి నాట్యం చేస్తూన్నారు. మోషే ఉగ్గుడైపోయి రాతిపలకలను అక్కడే విసరికొట్టాడు. ఆవి ముక్కముక్కలుగా పగిలిపోయాయి – 32,19. ఇక్కడ మోషే పలకలు పగులగొట్టడం ప్రభువు చేసిన నిబంధనం భగ్నమైపోయింది అనడానికి చిహ్నం. యిస్రాయేలీయులు ఎంత కృతభ్సులో, ఎంత తలబిరుసు జనమో ఈ వొక్క సంఘటనం వల్లనే అర్థంచేసికోవచ్చు.

# 3. నిబంధనను నూత్నీకరించదం

కాని ప్రభువు దయామయుడు. సులభంగా కోపపడేవాడు కాదు. నిత్యమూ (పేమ చూపేవాడు. నమ్మదగినవాడు – 34,6. కనుక అతడు మోషేను మళ్లా కొండమీదికి రమ్మన్నాడు. ఆ భక్తుడు మరిరెండు రాతిపలకలను చెక్కుకొని కొండ యెక్కాడు. అక్కడ దేవుడు అతణ్ణి కరుణించాడు. మరల ఆ పలకలమీద పదియాజ్ఞలు వ్రాసియిచ్చాడు. ప్రభువు యిస్రాయేలుతో మళ్లా నిబంధనాన్ని నూత్నీకరించుకొన్నాడు – 34,27. యావే విశ్వసనీయుడు. అతడు ఆడితప్పడు. ప్రజలు దేవుని ఆజ్ఞను పాటించలేకపోయినా అతని నిబంధనమేమో నిలుస్తుంది. పాటించనివాళ్ళకు మాత్రం ఆ నిబంధనం ఫలితమీయదు, అంతే.

# 4. క్రీస్తు నిబంధనం

డ్రభువు మోషే ముఖాన సీనాయి కొండవద్ద యూదులతో నిబంధనం చేసికొన్నాడు అన్నాం. ఆలాగే అతడు నూత్నవేదంలో క్రీస్తుద్వారా మనతో నిబంధనం చేసికొన్నాడు. "ఇది యావే మీతో చేసికొనే నిబంధన రక్తం" అన్నాడు మోషే. నిర్గ 24,8. "ఇది అనేకులకొరకు చిందబడనున్న నా నూత్ననిబంధన రక్తం" అన్నాడు క్రీస్తు – మార్కు 14,26. ఈ పలుకులనుబట్టే ఈ రెండు నిబంధనల సామ్యాన్ని ఊహించవచ్చు. కాని అక్కడ పూర్వవేద నిబంధనంలో చిలకరించినది ఎడ్లనెత్తురు. ఇక్కడ నూత్నవేద నిబంధనంలో చిందించింది క్రీస్తు సొంత నెత్తురు.

యిర్మీయా, యేహెజ్మేలు మొదలైన మహాప్రవక్తలంతా భవిష్యత్తులో రానున్న క్రొత్త నిబంధనను ప్రస్తావించారు. ఆ భక్తులు పేర్కొన్న నూత్న నిబంధనను నిర్వహించింది క్రీస్తే. పూర్వ నిబంధనంకంటె శ్రేష్ఠమైన నూత్ననిబంధనానికి క్రీస్తు మధ్యవర్తి అంటుంది హెబ్రేయుల జాబు – 8,6. అక్కడ ఆ జంతువుల నెత్తురే అంతటి పవిత్రకార్యం సాధిస్తే ఇక్కడ క్రీస్తు నెత్తురు ఇంకా యెంతటి పవిత్రకార్యం చేకూర్చి పెడుతుందో

ఊహించమంటుంది – 9,12–14. పూర్వనిబంధనం ద్వారా యిస్రాయేలీయులు యావే ప్రజలయ్యారు. అతదూ వాళ్ళకు దేవుదయ్యాడు. నూత్న నిబంధనంద్వారా మనం క్రీస్తు ప్రజలమౌతాం. అతడు మనకు దేవుడౌతాడు – ప్రకట 21,3. "అతడు వారి దేవుడు. వాళ్ళు అతని ప్రజలు" అనే పల్కులను బైబులు నిబంధన సందర్భంలో వాడుతుంది.

#### 

యిస్రాయేలీయులు నలువదియేంద్లు ఎదారిలో ప్రయాణం చేసిన పిదపగాని వాగ్ధత్రభూమిని చేరుకోలేదు. ఐగుప్తునుండి వెడలివచ్చిన మొదటితరంవాళ్ళంతా ఆ యెదారిలోనే గతించారు. హీట్రూప్రజల సంప్రదాయంప్రకారం ఎదారి దేవుణ్ణి కలసికొనే తావు. మోషే యేలీయా మొదలైన మహాభక్తులంతా ఎదారిలో దైవసాక్షాత్కారం పొందారు. ఇంకా యెదారి నరుడు దేవుణ్ణి పరీక్షకు గురిచేసే తావుకూడ. ఎదారిలో యిస్రాయేలీయులు దేవుణ్ణి నమ్మలేదు. అతనికి పరీక్షలు పెట్టారు. నూత్నవేదంలో (కీస్తు పౌలు మొదలైన వాళ్ళు కొంతకాలం ఎదారిలో గడిపారు. కనుక ఎదారి బైబుల్లో ఓ పెద్ద భావం. ప్రస్తుతాధ్యాయంలో ఈ యంశాన్ని గూర్చిన వివరాలను కొన్నిటిని తెలిసికొందాం. బైబులు ఎదారి మన యెదారిలాంటిది కాదు. అది పైరుపంటలు పండని అడవినేల. నిర్జనప్రదేశం. మరుభూమిమాత్రం కాదు.

#### 1.మన్నా

డ్రజలు సీనాయి ఎదారిలో ద్రయాణం చేస్తున్నారు. అక్కడ వాళ్ళకు తింది దౌరకలేదు. కనుక ఆ జనం మేము ఐగుప్తులోనే చనిపోయి వుంటే బాగుండేదని మోషేమీద సణుగుకొన్నారు. అతడు యావేకు మొరపెట్టగా ద్రభువు యిస్రాయేలీయులకు ఆకాశంనుండి అద్భుతంగా ఆహారం కురిపించాడు. అదే మన్నా – నిర్గ 16,12–16. ఇది ఉదయం నేలమీద పొగమంచులా కురిసేది. తెల్లగా కొత్తిమిరగింజ ఆకారంలో వుండేది. తేనెలా తీయగా వుండేది. ద్రజలు రోజూ దాన్ని ఏరుకొని తినేవాళ్లు – 16,31. ఈ భోజనం ఎవరికి ఇష్టమైన రుచి వాళ్ళకు కలిగించేది – జ్ఞాన 16,20–21. ఈలా యెదారిలో ఈ యన్నం కురియడం పూర్వవేదంలో ఓ గొప్ప అద్భుతం. ఐనా యిస్తాయేలీయులు ఈ భోజనాన్ని చూచి విసుగుకొన్నారు. సయ్యాసారములేని యీ తిండి ఎవడికి కావాలి అని మోషమీద తిరగబడ్డారు – సంఖ్యా 21, 5. ఔనుమరి, భగవంతునిమీద విశ్వాసంలేనివాళ్ళకు అతని అద్భుతాలు కూడ అద్భుతాలుగా కన్పించవు.

ఇక నూత్నవేదంలో క్రీస్తే మన మన్నా. తండ్రి మనకొరకు ఆకాశంనుండి కురిపించిన అద్భుతభోజనం అతడే. అందుకే క్రీస్తు "మీ పితరులు ఎడారిలో మన్నా భుజించికూడ మరణించారు. పరలోకంనుండి దిగివచ్చిన జీవాహారాన్ని నేనే. ఈ యాహారాన్ని భుజించేవాడు నిరంతరం జీవిస్తాడు. ఈ లోకంలోని జనులు జీవించడానికి నేనిచ్చేది నా శరీరమే" అని పల్యాడు – యోహా 6, 48–51. కనుక నేడు మనం ద్యవస్రత్పసాదం పుచ్చుకొన్నపుడు ఈ మన్నానే భుజిస్తాం. ఇంకా క్రీస్తు రొట్టెలను విస్తరింపజేసాడుగదా? ఆ యద్భుతంగూడ ఈ మన్నానే సూచిస్తుంది – యోహా 6,1–13.

#### 2. రాతిబందనుండి నీళ్లు

డ్రజలు ఎదారిలో రెఫిదీముకడ విడిది చేసారు. అచ్చట వాళ్ళకు డ్రాగదానికి నీళ్లు దొరకలేదు. ఇకనేం, ఆజనం మోషేమీద ఎగబద్దారు. నీవు మమ్ము ఐగుప్తునుండి ఎందుకు తోద్కొని వచ్చావని తిరగబద్దారు. దేవుడు మనలను చేయి విడిచాడు. అతడే మనతోవుంటే ఈ యిబ్బందులన్నీ ఎందుకు వస్తాయని ఆపసోపాలు పద్దారు. అప్పుడు మోషే యావే సలహాపై కర్రతో దాపులోని రాతిచట్టును కొట్టాడు. ఆ బండనుండి అద్భుతంగా నీటిపాయ వెలువడింది. డ్రజలూ వారి పశువులూ ఆ నీళ్లు డ్రాగి సంతృప్తిచెందారు. ఇక్కడ డ్రజలు యావే మనతో వున్నాడా లేదా అని సందేహించి అతన్ని పరీక్షకు గురిచేసారు. కావుననే ఆ తావుకి "మాసా" అని పేరు. హీబ్రూలో మాసా అంటే పరీక్ష అని అర్థం – నిర్గ 17, 1–7.

ఇక, రాతిబందనుండి వెలువడిన నీళ్లు పవిత్రాత్మకు చిహ్నం. "మీ అపవిత్రత తొలగిపోయేలా నేను మీమీద నిర్మలమైన జలాలు చిలకరిస్తాను." అంటాడు యెహెజ్మేలు (పవక్త – 36,24–27. ఈ జలాలే ఆత్మ. నూత్నవేదంలో (క్రీస్తుని నమ్మినవాళ్ళ అంతరంగంనుండి జీవజలాలు పుట్టుకవస్తాయి. ఈ జీవజలాలుకూడ ఆత్మే – యోహా 7, 37–38. మోషేకు రాతిబంద నుండి నీళ్లు లభించాయిగదా! రబ్బయుల సంప్రదాయం ప్రకారం ఈ రాయి ఎదారిఅంతటా యిస్రాయేలీయులతో (ప్రయాణం చేసింది. ఈ రాయి ఎవరోకాదు (క్రీస్తే అన్నాడు పౌలు – 1కొ 10,14. అనగా పూర్వవేదంనుండి (క్రీస్తు యిస్రాయేలీయులతో సంచరిస్తూనే వున్నాడని భావం. ఈనాడు మనంకూడ ఆత్మను పొందేది ఈ (క్రీస్తునుండే. చనిపోయేపుడు అతని ప్రక్యను ఈటెతో పొడువగా నీళ్లూ నెత్తురూ వెలువడ్డాయని వింటున్నాం. ఈ నీళ్ళు జ్ఞానస్నానాన్నీ పవిత్రాత్మనూ సూచిస్తాయి – యోహా 19, 34. ఇంకా యోహాను 19,30 "(క్రీస్తు ప్రాణం విడిచాడు అంటుంది. ఈ వాక్యంలోని "ప్రాణం" అనే మాటను (గ్రీకు మూలంలో "ఆత్మ" అనికూడ అర్థం

చేసికొనవచ్చు. అప్పుడు "క్రీస్తు తన ఆత్మను వదలాడు" అనే వాక్యం సిద్ధిస్తుంది. అనగా అతడు పరిశుద్ధాత్మను మనమీదికి వదలాడు అనే భావం వస్తుంది. ఈ రీతిగా ప్రభువు మనకు ఆత్మనిచ్చేవాడు. పైన మోషే రాతిబండనుండి వెలువరించిన నీళ్లు ఈ ఆత్మనే సూచిస్తాయి అని చెప్పాం.

#### 3.కంచు సర్పం

డ్రజలు హోరు పర్వతంనుండి కదలి ఎదోము దేశం వైపుగా డ్రయాణం చేస్తున్నారు. కాని ఆ డ్రయాణంలో వాళ్లు సహనం కోల్పోయి మోషేమీద తిరగబడ్డారు. "నీవు ఈ యెడారిలో మా డ్రాణాలు తీయవుకదా! ఈ పాడుకూడు మన్నా మాకు రుచించడంలేదు" అని గొణిగారు. అందుకు డ్రభువు వాళ్ళమీద కోపించి విషసర్పాలను పంపగా అవి చాలామందిని కాటేసాయి. అప్పుడు డ్రజలు భయపడిపోయి మోషేకు మొరపెట్టుకొన్నారు. అతడు యావే ఆజ్ఞపై కంచు సర్పాన్ని చేసి ఎత్తైన గడెమీద తగిలించాడు. పాము కరచిన వాళ్ళు ఆ సర్పంవైపు చూడగా విషం విరిగిపోయింది – సంఖ్యా 21,4–9. ఈ ఘట్టాన్ని స్మరించుకొంటూ తర్వాత జ్ఞాన(గంథగారుడు "డ్రభా! ఆ డ్రజలు కంచుసర్పంవల్ల ఆరోగ్యం పొందలేదు. నరుల రక్షకుడవైన నీవల్ల స్వస్థత పొందారు" అని డ్రాసాడు –16,7. అనగా యావే ఆ కంచుపాముద్వారా డ్రజలకు ఆరోగ్యం దయచేసాడు. ఈ ఘట్టంమీద వ్యాఖ్య చెపుతూ రబ్బయులు "యిస్తాయేలీయులు పాముకాటునుండి ఏలా బ్రతికారు? వాళ్లు దేవునివైపు మనసు మరల్చారు. మోక్షంలోని తండ్రిమీద హృదయంనిల్పి స్వస్థులయ్యారు" అని నుడివారు.

ఇక, నూత్న వేదంలో మన కంచుసర్పం క్రిస్తే. మోషే సర్ఫాన్ని గడెమీదికి ఎత్తినట్లే క్రిస్తునిగూడ సిలువమీదికి ఎత్తారు. పూర్వవేద ప్రజలు ఆ గడెమీది సర్ఫాన్నిచూచి ట్రుతికిపోయారు. నూత్నవేద ప్రజలు సిలువమీది క్రిస్తునిచూచి – అనగా అతన్ని విశ్వసించి – ట్రతికిపోతారు – యోహా 3,14–15.

#### 4. చేతులు చాచిన మోషే

రెఫిదీముదగ్గర మకాము చేస్తూన్నపుడు అమాలెకీయులు యిస్రాయేలీయులను ఎదిరించారు. యోషువా వాళ్ళతో యుద్ధం చేస్తున్నాడు. మోషే, అహరోను హూరులను తీసికొని దైవసహాయం ఆర్థించడానికై కొండమీదికి వెళ్ళాడు. అక్కడ అతడు చేతులు చాచి ప్రార్థించాడు. అతడు చేతులు చాచినపుడు యిస్రాయేలీయులు గెలిచారు. కాని చేతులు దించినపుడు అమాలెకీయులు గెలిచారు. తానెంతసేపని అలా చేతులు చాచి వుంచగలడు? అందుచే మోషే ఓ రాతిమీద కూర్చోగా అహరోను హూరు చెరోవైపు

నిలచి అతని చేతులెత్తి పట్టుకొన్నారు. ట్రొద్ధుక్రుంకేవరకు మోషే కొండమీద ఆలాగే ప్రార్థనచేసాడు. క్రింద యోషువా అమాలెకీయులను కత్తివాదరకు బలిచేసాడు. నిర్గమ్ 17,8-16. ఇక్కడ మోషే చాచిన చేతులు ప్రవక్త చూపే సూచనక్రియగా భావించుకోవాలి. ప్రవక్త వాక్కులాగే అతని సూచనక్రియగూడ శక్తిమంతంగా పనిచేస్తుంది. ప్రభువు యిస్రాయేలీయులకు విజయం ప్రసాదిస్తాడని ఈ సూచనక్రియ భావం. ఈ పట్టున రబ్బయులు "యిస్రాయేలీయులు కొండమీది మోషేనుచూచి అతన్ని ఆలా చేతులు చాపమని ఆజ్ఞాపించిన యావేను విశ్వసించారు. దానివల్ల వాళ్ళకు విజయం సిద్ధించింది" అని వ్యాఖ్యానించారు.

ఇక్కడ ఆవైపున ఒకడు ఈవైపున ఒకడు నిలబడగా మధ్యలో మోషే జెందాలుగా నిలబడ్డాడు. తాను ధ్వజంలాగ నిలుచుండి యావే విజయాన్ని ప్రకటించాడు – నిర్గమ 17, 12. అలాగే క్రీస్తుకూడ అవైపున ఒక దొంగ ఈ వైపున ఒక దొంగనిలువగా వారి మధ్యలో తాను జెందాలాగ నిలిచాడు. ధ్వజంలాగ సిలువమీద నిలిచి పాపం మీద విజయాన్ని ప్రకటించాడు – యోహే 19,18–19. అనగా ఇక్కడ అహరోను హూరులమధ్య పున్న మోషేకు, ఇద్దరు దొంగల మధ్యవున్న క్రీస్తుకు సామ్యం చెప్పబడింది. ఆ మోషేలాగే క్రీస్తుకూడ ప్రార్థనచేసి ప్రజలకు రక్షణవిజయాన్ని సంపాదించిపెట్టాడు.

## 5. యిస్రాయేలు శోధనలు

యిస్రాయేలీయులు ఎదారిలో చాల శోధనలకు గురయ్యారు. క్రీస్తుకూడ బహిరంగజీవితం ప్రారంభించదానికి ముందు ఎదారికి వెళ్ళి శోధనలకు గురయ్యాడు. ఎదారిలో అతడు ఎదుర్కొనిన మూడు శోధనలకూ యిస్రాయేలీయుల శోధనలకూ ఎంతో సామ్యం వుంది.

1) ఆహారం: తిండి యిస్రాయేలీయులకు పెద్ద శోధన. వాళ్లు ఎదారిలో ఆహారం దొరక్క మోషేమీదా ప్రభువుమీదా గొణిగారు. అప్పుడు ప్రభువు వాళ్ళకొరకు మన్నా కురిపించాడు – నిర్గమ 16,3. ఇది మొదటి శోధన.

క్రీస్తు ఎదారిలోని ఓ కొందమీద నలువదినాళ్లు ఉపవాసం చేసాక అతనికికూడ అకలివేసింది. క్రీస్తునికూడ దేవునిమీద గొణిగేలా చేయాలనుకొంది పిశాచం. కనుక ఆ కొందమీది గుండ్రాళ్ళను రొట్టెలుగా మార్చి భుజించమని సలహాయిచ్చింది – మత్త 4,3. కాని ప్రభువు పిశాచప్రయత్నాన్ని గుర్తించాడు. "మానవుడు ఒక్క రొట్టెచేతనేగాడు, దేవుడు పలికే ప్రతిమాటవల్లా జీవిస్తాడు" అని బదులు చెప్పాడు – ద్వితీ 8,3. ఈ పూర్వవేదవాక్యం మీద వ్యాఖ్యా చెపుతూ జ్ఞానగ్రంథకారుడు "నరుడు ఆహారంవల్లనేగాక దైవవార్తవల్లకూడ

జీవించాలి. అసలు వానలు కురిపించి నరులకు పంటలు పండించిపెట్టేది దైవవాక్కేగదా?" అని నుడివాడు – 16,26.

2. దేవునికి పరీక్ష : యిస్రాయేలీయులకు మస్సావద్ద నీళ్ళు దొరకలేదు. వాళ్లుదేవుడు మనలను విడనాడాడు, లేకపోతే ఈ యగచాట్లు ఎందుకు వస్తాయి అని వాపోయారు. అతడు మనతో వున్నాడో లేదో పరీక్షించి చూడాలి అనుకొన్నారు. మోషేమీద తిరగబడ్డారు. అప్పుడు ప్రభువు వాళ్ళకు మస్సారాతిచట్టునుండి నీళ్ళు పారించాడు. ఇది రెండవ శోధన – 17,7.

పిశాచం క్రీస్తుని దేవాలయ గోపురంమీద కూర్చోబెట్టి అక్కడినుండి క్రిందికి దూకమంది. నీతండ్రి నిన్ను ఆదుకోవడానికి వస్తాడో లేదో పరీక్షించి చూడమంది – మత్త 4,6. క్రీస్తుకి పిశాచశోధనం అర్థమయింది. అతడు నీ ప్రభువైన దేవుణ్ణి పరీక్షకు గురిచేయవద్దు అని జవాబు చెప్పాడు – ద్వితీ 6,16.

3. ఎగ్రహాధనం: యిస్రాయేలీయులకు నిత్యశోధనం బాలు ఆరాధనం. ప్రభువు అప్పుడే ప్రజలతో నిబంధనం చేసికొని ముగించాడు. మోషే కొండమీదికి ఎక్కిపోయి కొంచెం జాగుచేసాడు. అతడు దిగివచ్చే లోపులోనే వాళ్ళు బాలు చిహ్నమైన కోడెను ఆరాధించడం మొదలెట్టారు – నిర్గమ 32,4. యిస్రాయేలీయుల చరిత్ర పొడుగునా ఈ విగ్రహారాధన అనేది వాళ్ళ ప్రధాన పాపం. ఇది మూదవ శోధనం.

పిశాచం ఎదారిలో క్రీస్తుకికూడ ఇదే శోధనం కలిగించింది. అతన్ని ఎత్తయిన కొండమీదికి తీసుకవెళ్ళి ప్రపంచంలోని రాజ్యాలన్నీ చూపించింది. నీవు చాగిలపడి నన్ను ఆరాధించావంటే ఈ రాజ్యాలన్నీ నీకిచ్చివేస్తాను అని మభ్యపెట్టింది. కాని క్రీస్తు "నీ దేవుడైన ప్రభువుని ఆరాధించి అతన్ని మాత్రమే కొలువు" అని జవాబు చెప్పాడు – ద్వితీ 6,13. ఈలా మూడు శోధనల్లోను పిశాచమే ఓడిపోయింది.

యిస్రాయేలు శోధనలకూ క్రీస్తు శోధనలకూ సంబంధం వుందని చెప్పాం. యిస్రాయేలు దేవుని తొలికుమారుడు. అతడు శోధనలకు లొంగిపోయాడు. క్రీస్తు దేవుని మలికుమారుడు. ఇతడు శోధనలను గెలిచాడు. తన పితరుల పాపాలకు పరిహారం చేసాడు. క్రీస్తుద్వారా దేవుని కుమారులమయ్యే మనం కూడ శోధనలకు లొంగకూడదు. శోధనలు వచ్చినపుడు క్రీస్తు విజయం మనమీద పనిచేస్తుంది. అతడు దయ్యాన్ని గెలిచిన వాడు. అతని గెలుపు మన గెలుపు. ఆ గెలుపుద్వారా మనంకూడ పిశాచంమీద విజయాన్ని సాధిస్తాం. శోధనలు వచ్చినపుడుమనం ఆ ప్రభువు సహాయం అడుగుకోవాలి. వాటినుండి మనలను గట్టెక్కించేవాడు క్రీస్తే – హెబ్రే 4,15–16.

# 7. సాన్నిధ్యం

పూర్పవేదంలో ప్రభువు యిస్రాయేలీయులకు దగ్గరిచుట్టం అయ్యాడు. వాళ్లనడుమే వసించేవాడు. కనుకనే ఆ ప్రజలు అతన్ని ఇమ్మానువేలు అని పిల్చారు. నిర్గమనకాలంలో ప్రభువు విశేషంగా మందసంలో, గుడారంలో, మేఘస్తంభంలో వసించాడు. వీటిల్లో నెలకొనివుండి యిస్రాయేలును కాపాడాడు. నూత్నవేదంలో క్రీస్తు సాన్నిధ్యం మనలను రక్షిస్తుంది. ఈలా ఈ సాన్నిధ్యం బైబుల్లో ఓ పెద్ద అంశం. ప్రస్తుతాధ్యాయంలో ఈ భావాన్ని పరిశీలించిచూద్దాం.

#### 1. మందసం

#### మందసరూపం :

మందసం అంటే ఏమిటి? అది కొయ్యతో చేయబడిన పెట్టె. దాని చుట్టు బంగారు రేకు పొదిగారు. దేవుడు పది యాజ్ఞలు (వ్రాస్టి యిచ్చిన రాతిపలకలు దానిలో పెట్టారు. పెట్టెమీద కరుణాఫలకం అనే బంగారు పలక వుంటుంది. దాని మీద ఒకదానికొకటి అభిముఖంగావుండే రెండు దేవదూతల బొమ్మలుండేవి. ఆ రెండు బొమ్మలకు మధ్య కొంచెం ఖాళీ స్థలం వుండేది. దైవసాన్నిధ్యం వుండేది ఈ స్థలంలోనే – నిర్గ 25,10-22. యూదులు ఈ పెట్టెను దేవుని సింహాసనంగా భావించారు – 1 సమూ 4,4. అది ఆ దేవుని పాదపీఠం అన్నారు – 1దన 25,22. ఎదారికాలంలో ఈ మందసం దైవసాన్నిధ్యానికి మనికిపట్టు.

#### 2. దైవ సందేశం :

పదియాజ్ఞల పలకలు ఈ పెట్టెలో వున్నాయిగదా! కనుక ఇది దైవాజ్ఞలకీ దైవ సందేశానికీ నిలయమైంది. పెట్టెమీది రెండు బొమ్మల నడిమి ఖాళీస్థలంలోనుండి దేవుడు మోషేతో మాటలాడేవాడు – నిర్గ 25,22. తర్వాత ఈ పెట్టెదగ్గరే చాలామంది భక్తులు దైవ సందేశం విన్నారు. బాలుడైన సమూవేలు ఇక్కడే దేవుని పిలుపు ఆలించాడు – 1 సమూ 3, 1-5. ఈ పెట్టె దగ్గరే చాలమంది భక్తులు దేవుని ప్రార్థించారు. సమూవేలు తల్లి అన్నా యిక్కడే బిడ్డకోసం ప్రార్థన చేసింది. – 1 సమూ 1,9-11. ఇక్కడే మోషే బంగారుదూడ నారాధించిన యిస్రాయేలును నాశం చేయవద్దని ప్రభువునకు విజ్ఞపనం చేసాడు – సంఖ్యా 14,13-19.

#### 3. ప్రజలను నడిపించదం :

ఎదారికాలంలో మందసం ముందువెళ్తూండగా ప్రజలు దాని వెనుక నదుస్తుండేవాళ్లు. అది విశ్రాంతి స్థలం చూపించినపుడు వాళ్లు విడిది చేసేవాళ్లు – సంఖ్యా 10,33. ఈలా మందసంమీది నుండి దేవుడు ప్రజలను నడిపించడం మాత్రమేకాదు, తాను వాళ్లపక్షాన యుద్ధం చేసేవాడు. అతడు రణవీరుడు. అందుకే మందసం సాగినప్పుడెల్ల మోషే "యావే! కదలిరా! నీ శత్రువులు చెదరిపోవాలి" అనేవాడు. మందసం ఆగినప్పుడెల్ల "యావే! మరలిరా! నీ వేలాది ప్రజలవద్దకు తిరిగిరా" అనేవాడు – సంఖ్యా 10,35–36. మందసం మీది యావే సహాయంతోనే యోషువా యెరికోను ఆక్రమించుకొన్నాడు – యోషు 6,12–21. అతని సహాయంతోనే యోర్ధాను నదిని దాటాడు – 3,14–18. ఈలా మందసంలోని దేవుడు ఆ ప్రజను నడిపించాడు.

#### 

దైవసాన్నిధ్యాన్ని క్రవాదించిన రెందవ వుపకరణం గుదారం. యూదులకు మనకులాగ ఇంద్లు వుందేవిగావు, గుదారాల్లోనే జీవించేవాళ్లు. వాళ్ళ దేవుడుకూడ గుదారంలోనే వసించాడు. కనుక మందసంలోలాగే గుదారంలోకూడ క్రభువు నెలకొనివుందేవాడు. యూదభక్తులు ఈ గుదారంలో దేవుడ్డి కలసికొని అతని సందేశాలనూ సలహాలనూ స్వీకరించేవాళ్లు. కనుకనే దానికి సమాగమపు గుదారం అనిపేరు. ఓ మేఘం ఈ గుదారం ద్వారాన్ని కప్పుతూండేది. గుదారం మధ్యలో తెరవుండేది. ఆ తెరవెనుక మందసం వుండేది. తెర ముందట నిలుచుండి భక్తులు యావే దర్శనం చేసికొనేవాళ్లు. ఇక్కడ విశేషంగా యావే మోషేతో మాటలాడేవాడు. స్నేహితుడు స్నేహితునితోలాగే ప్రభువు మోషేతో ముఖాముఖి సంభాషించేవాడు. భక్తులకూ భగవంతునికీ గల సన్నిహిత సంబధాన్ని సూచించే పూర్వవేద ఘట్టాల్లో ఇది ప్రశస్తమైంది – నిర్గ 33, 7–11. ఎదారికాలంలో గుదారమే దేవాలయం. భక్తులు ఈ గుదారంలో సమావేశమై అక్కడ వెలసివున్న దేవునికి మొక్కుకొనేవాళ్లు.

#### 3. మేఘస్తంభం

దైవసాన్నిధ్యాన్ని ప్రసాదించిన మూడవ వుపకరణం మేఘం. ఇది మూడు పనులు చేసింది.

### 1. సాన్నిధ్యం:

మేఘంలో దైవసాన్నిధ్యం నెలకొనివుండేది. అది గుదారంముందు వాలివుండేది. మోషే గుదారంలోకి వెళ్ళగానే దేవుడు మేఘంలోనుండి అతనితో మాటలాడేవాడు – నిర్గ 33,9.

#### 2. నడిపించడం

ఎదారికాలం నలబై యేళ్లూ మేఘం యిస్రాయేలీయులను నడిపించుకొని వెళ్ళింది. ఇది గుడారానికి కమ్ముకొని వుండేది. రాత్రుల్లో అగ్నిలా మెరుస్తుండేది. కనుకనే దాన్ని కాంతిమేఘం అన్నారు. ఇక, మేఘం గుదారంమీద వాలివున్నంతకాలం యిస్రాయేలీయులు విశ్రాంతి తీసికొనేవాళ్లు. అది గుదారంమీదినుండి పైకి లేవగానే వాళ్లు ప్రయాణం సాగించేవాళ్లు. అది ఎక్కడ ఆగిపోతే వాళ్లు అక్కడే ఆగి విడిది పన్నేవాళ్లు. ఈలా అది వాళ్ళను వాగ్ధత్తభూమికి నడిపించుకొని పోయింది. – నిర్గ 40,36–38.

#### 3. కాపాద్దం

రెల్లుసముద్రం వొడ్డన ఐగుప్తీయులు యిస్రాయేలీయులను కలసికొన్నారు. వాళ్లు యిస్రాయేలీయులను మళ్లా బలవంతంగా పట్టుకొని తీసుకపోవడానికి వచ్చారు. అంతవరకు యిస్రాయేలీయుల ముందు నడుస్తున్న మేఘం వెనుకకు వచ్చి వాళ్ళకూ ఐగుప్తీయులకూ మధ్య నిలిచింది. అది యిస్రాయేలీయులవైపు వెలుగునీ ఐగుప్తీయులవైపు చీకటినీ ట్రసరించింది. ఆ చీకటిలో శత్రువులు యిస్రాయేలీయులను చూడలేకపోయారు. వాళ్లకు ఏహానీ చేయలేకపోయారు. ఆలా మేఘం వాళ్లను కాపాడింది – 14,19–20.

## 4. నూత్నవేద సాన్నిధ్యం

యావే పూర్వవేద ప్రజలకులాగే క్రీస్తు నూత్నవేద ప్రజలకు ప్రత్యక్షమై వుంటాడు. నేడు క్రీస్తు మనకు సాక్షాత్కారమయ్యే మార్గాలు రెండు.

#### 1. ఆత్మద్వారా

అతదు మన యిమ్మానువేలు – మత్త 1,23. లోకాంతం వరకు మనతో పుండేవాదు – 28,20. కాని ఉత్థానమై తండ్రివద్దకు వెళ్ళిన (కీస్తు నేదు మనతో ఏలా పుండగలదు? ఆత్మద్వారానే. (కీస్తు వెళ్ళి రెండవ నాయకుడైన ఆత్మను పంపాడు – యోహో 16,7. ఈ యాత్మే ఉత్థాన (కీస్తుని మనకు ప్రత్యక్షం చేస్తుంది – 1కొ 12,3.

అత్మ అనుగ్రహం వర్రప్రసాదం. కనుక వర్రప్రసాద రూపంలో కూడ ప్రభువు మనకు ప్రత్యక్షమౌతాడు. క్రీస్తు వచ్చి మన హృదయాన్ని మెల్లగా తడతాడు. ఏ భక్తుడైనాసరే అతని స్వరాన్ని ఆలించి హృదయకవాటాన్ని తెరిస్తే అతడు లోనప్రవేశిస్తాడు. తాను అ భక్తునితో భుజిస్తాడు. అనగా ప్రభువు అతనికి స్నేహితుడై వుంటాడు – దర్శన 3,20. ఇంకా క్రీస్తుని (పేమించే నరుడు అతని ఆజ్ఞలు పాటిస్తాడు. అప్పుడు ప్రభువూ అతని తండ్రీ విజయంచేసి ఆ భక్తునితో వసిస్తారు – యోహో14,23.

పూర్వవేదంలో ధర్మశాస్త్రం చదివి విన్పించే భక్తసమాజంలో ఆ ప్రభువు నెలకొనివుండేవాడు. ఆ సాన్నిధ్యానికి "షెకీనా" అనిపేరు. హీట్రూ భాషలో షెకీనా అంటే నివాసం. ఇక నూత్నవేదంలోకూడ ఎక్మడైనా క్రీస్తు పేర ఓ బృందం సమావేశమైతే దాని మధ్యలో ఆ క్రీస్తు నెలకొని వుంటాడు – మత్త 18,20. అతడు మన షెకీనా. నరులు సోదర డ్రేమతో మెలిగేకాడగూడ అతని సాన్నిధ్యం వుంటుంది. అతడు "మీరు నా సోదరులకు ఉపకారం చేసారు కనుక అది నాకు చేసినట్లే భావిస్తాను" అంటాడు – మత్త 25,40. ఇవన్నీ వర్రపసాద రూపమైన ప్రభుసాక్షాత్కారానికీ ఉదాహరణలు. ఈలా పరిశుద్ధాత్మ కలిగించే (క్రీస్తు సాన్నిద్యం నానారూపాల్లో వుంటుంది.

### 2. దివ్యస్మత్పసాదంద్వారా

పూర్పవేదంలో దైవమందసం చేసిన రక్షణకార్యాలన్నీ నూత్న వేదంలో మళ్లా దివృస్కత్పసాదం కూడ చేస్తుంది. అది మనకు దైవచిత్తాన్ని తెలియజేస్తుంది. ఇహలోకయాత్రలో దారి చూపించి మనలను ముందుకు నడిపిస్తుంది. శత్రువులనుండి మనలను కాపాడుతుంది.

డ్రుభువు మోషేతో మిత్రునిలాగ ముఖాముఖి మాట్లాడాడు. ఇక్కడగూడ ప్రభువు మీరు నా సేవకులుగాదు, స్నేహితులు అంటాడు – యోహో 15,15. ఇక్కడగూడ ప్రభువు మన భారం తొలగిస్తాడు. "భారంచేత అలసివున్న వాళ్ళంతా నాచెంతకు రండి నేను మీకు విశ్రాంతినిస్తాను" అంటాడు – మత్త 11,28. కనుక ఆ తూర్పుదేశపు జ్ఞానుల్లాగే ఇక్కడ మనం ఆ ప్రభువుముందు ప్రణమిల్లాలి – మత్త 2,11.

#### 8. మహానాయకుడు మోషే

ఐగుప్తు నిర్గమనంలో ప్రముఖపాత్ర మోషే . అతని నాయకత్వం ద్వారానే యావే ప్రజలను ఐగుప్తునుండి నడిపించుకొనివచ్చాడు. ఈ యధ్యాయంలో మోషే వ్యక్తిత్వాన్ని కొద్దిగా పరిశీలించిచూద్దాం.

### 1. దేవునికి సేవకుదూ, మిత్రుదూ

మోషే బానిసల కుటుంబంలో ఫుట్టినవాడు. ఫరో కూతురు అతన్ని నైలునదినుండి రక్షించి దత్తు తీసికొంది. ఆమె అతనికి ఐగుప్తు విద్యలన్నీ నేర్పించింది – అ చ 7,22. మోషే నాయకుడు కాకమునుపు స్వీయజనుల అనిష్టానికి గురయ్యాడు. ఫరోకు దడిసి మిద్యానుకు పారిపోయాడు. ఎడారిలో దేవుడు ప్రత్యక్షమై తన పేరు రక్షణప్రణాళీకా అతనికి తెలియజేసాడు – నిర్గ 3,13–15. ప్రభువు తన్ను ఫరోవద్దకు పంపబోగా మోషే మొదట తప్పుకోజూచాడు – 3,11. కాని యావే అతనికి తోడై యుంటానని బాస చేసాడు. ఐనా మోషే నేను నత్తివాడనని చెప్పి వెనుకాడాడు. కాని చివరకు ప్రభువు సేవకుడుగా పనిచేయడానికి అంగీకరించాడు. మెరీబావద్ద రాతిచుట్టను చరిచినప్పుడు అతని నమ్మిక కొంచెం చలించింది. – సంఖ్య 20,10. ఐనా అతడు ప్రభువుని విశ్వసించిన భక్తుడు. అనన్య చిత్తంతో యావేను సేవించినవాడు. దేవుడు అతనితో స్నేహితుల్లాగ మాట్లాడాడు

- నిర్గ 33, 11. ప్రభువు తన మహిమను కాక పోయినా పేరును అతనికి వెల్లడిచేసాడు. మేఘంలోనుండి అతన్ని తన ప్రజలకు నాయకునిగా ప్రకటించాడు - 19,9.

### 2. విమోచకుడూ, నిబంధన మధ్యవర్తీ

బగుప్తునుండి ప్రజలను గొర్రెలమందనులాగ నడిపించుకొని వచ్చాడు మోషే - కీర్త 77,21. అతడు సీనాయివద్ధ ప్రభువుకి నిబంధనబలి అర్పించాడు. ప్రభువు అతని నాయకత్వం క్రింద ప్రజలతో నిబంధనం చేసికొన్నాడు - నిర్గ 24, 3-8. మోషేను అనుసరించినవాళ్ళంతా నిబంధనప్రజలు - 1 కొ10,2. అతడు ప్రజలకు నాయకుడూ వారి విమోచకుడూను - అ.చ. 7,35. ఇంకా అతడు నిబంధనకు మధ్యవర్తి. ఈ క్రియలో అతడు రానున్న నూత్నవేద మధ్యవర్తి క్రీస్తుకు సూచక వ్యక్తి - హెబ్రే 8,6.

### 3. ప్రవక్తా, ధర్మశాస్త్రప్రదాతా

మోషేవంటి ప్రవక్త పూర్వవేదంలో మళ్లా పుట్టలేదు – ద్వితీ 34,10. పైగా అతదు ధర్మశాస్త్రప్రదాత. అందుకే యిస్రాయేలీయులకు అతడంటే పరమ గౌరవం. హిందూ సంద్రాయంలో ధర్మశాస్త్రకారుడు మనుపుకి ఎంత ప్రశస్తివుందో యూద సంప్రదాయంలో మోషేకు అంత ప్రశస్తివుంది.

#### 4. విజ్ఞాపనకారుడు

మోషే ప్రార్థనాపరుడు. అతడు చాలసార్లు యిస్రాయేలీయుల కొరకు ప్రభుని ప్రార్థించాడు. యోషువా అమాలెకీయులతో యుద్ధం చేస్తుండగా తాను కొండమీదికివెళ్ళి తన ప్రజకు విజయం ప్రసాదించమని ప్రభువుని మనవిచేసాడు – నిర్గ 17, 9–13. ప్రజలు దూడను ఆరాదించినందుకు యావే వాళ్ళను నాశం చేయబోయాడు. కాని మోషే ప్రార్థనచేసి ప్రభువు కోపాన్ని చల్లార్చాడు – 32,11–14. ఆ సందర్భంలో అతడు యావే యిస్రాయేలీయులను మన్నింపనొల్లకపోతే తన పేరును ఆ ప్రభువు గ్రంథంలోనుండి కొట్టివేయవలసిందనిగూడ మనవిచేసాడు. అతని చిత్తశుద్ధిని నిరూపించడానికి ఈ యొక్క వుదాహారణం చాలు – 32,31. యెషయా తన ప్రవచనం 53,12 లో ఒక బాధమయసేవకుడు ప్రజల తరపున విజ్ఞాపనం చేసినట్లుగా వర్ణించాడు. ఆలాంటివాడే ఈ మోషేకూడాను.

#### 5. మోషే వినయమూ, బాధలూ

భూమిమీది నరులందరికంటెగూడ వినయవంతుడు మోషే – సంఖ్యా 12,3. ప్రభువు మోషే అత్మను డెబ్బదిమంది పెద్దలకు పంచియిచ్చాడు. వాళ్లు అవేశంతో ప్రవచనం పలికారు. వాళ్ళ బృందానికి చెందని మరియిద్దరిమీదికిగూడ ఆత్మ దిగివచ్చింది. అదిచూచి యోఘవా అనూయపడ్డాడు. మోషేను వాళ్ళ ప్రవచనం ఆపివేయమని కోరాడు. కాని మోషే యిస్రాయేలు ప్రజలంతా ఆత్మనుపొంది ప్రవక్తలైతే బాగుంటుంది అన్నాడు. అతడు అంతటి ఉదారస్వభావుడూ, వినయవంతుడూను – 11,29. ఇంకోమారు మిర్యాము అహరోను అతన్ని తూలనాడారు. ఐనా మోషే సహించి పూరకున్నాడు – 12,1–3. మరోమారు యిస్రాయేలు ప్రజలు మోషే నాయకత్వాన్ని నిరాకరించారు. "ఆ మోషేకు ఏమికీడు మూడిందో మాకు తెలియదు" అంటూ యావేను విడనాడి విగ్రహారాధనకు పూనుకొన్నారు – నిర్గ 32,1. కాని అదేసమయంలో మహానుభావుడైన మోషే కొండమీద ఆ మూర్భులకొరకు దేవునికి మొరపెడుతూన్నాడు – 32,32. అతడు "ప్రభా! వీళ్ళను పరామర్శించే బాధ్యత నా నెత్తిన పెట్టావెందుకు? నేనేమి వీళ్ళను కన్నానాయేమిటి" అని మొరపెట్టుకొన్నాడు – సంఖ్య 11,11–14. ఇది గెత్సమని తోపులో క్రీస్తుచేసిన ప్రార్థనలాంటిది – మార్కు 14,36. మోషే శీలాన్ని అంచనా కట్టడానికి ఈ సందర్భాలు చాలు. ఎమ్మావు త్రోవలో ప్రభావు మోషే. ప్రవక్తలూ చెప్పినట్లుగానే నేను బాధలు అనుభవించాను అంటాడు – లూకా 24,27. మోషే చెప్పినట్లు మాత్రమేగాదు, మోషే అనుభవించినట్లుగా గూడ బాధలు అనుభవించాడు క్రీస్తు.

### 6. (ද්රිකුණි పోච්ඡ

మోషేకూ క్రీస్తుకూ చాల పోలికలున్నాయి. ఏలీయా ఎలీషాకు తన ఆత్మ నిచ్చాడు – 2 రాజు 2, 9–12. మోషే యోషువాకు తన ఆత్మనిచ్చాడు – ద్వితీ 34,9. అలాగే క్రీస్తు కూడ మనకు తన ఆత్మనిచ్చాడు – యోహో 19,30; 16.7. అతడు క్రీస్తులాంటివాడు. మోషే భావిలో రానున్న క్రీస్తు ప్రవక్తను స్వయంగా పేర్కొన్నాడు – ద్వితీ 18.18. అతని కష్టాలనుగూర్చి కూడ చెప్పాడు – లూకా 24,27. వాళ్లిద్దరికీ దగ్గరి సంబంధం వుండబట్టే తబోరుకొండమీద క్రీస్తుతోపాటు మోషేకూడ కన్పించాడు – లూకా 9,30.

సీనాయికొండమీద యావే తేజస్సుసోకి మోషేముఖం ప్రకాశించింది – నిర్గ 34.29–35. ఉత్థాన (కీస్తు తేజస్సుసోకి, అతని నుండి వెలువడే అత్మనుపొంది, మనంకూడ ప్రకాశిస్తాం – 2 కొ 3,18.

మోషే యూదులకు ధర్మశాస్త్రం ఇచ్చాడు. క్రీస్తు మనకు వర్షపసాదమూ సత్యమూ ప్రసాదించాడు – యోహో 1,17. క్రీస్తు క్రొత్త మోషే. పూర్వం ఆ మోషే యూదులను వాగ్దత్త భూమికి నడిపించుకొనిపోయాడు. ఈనాడు క్రీస్తు మనలను మోక్షంలోని తండ్రి యింటికి నడిపించుకొనిపోతాడు – హెబ్రే3,5–6. ఈలా పూర్వవేదంలోని మోషే నూత్నవేదంలోని క్రీస్తుని తలపింపజేస్తాడు.

# 9. ఆదిపంచకమూ, నాల్గు సంప్రదాయాలూ

## రచనా చరిత్ర

ఈ పుస్తకంలోని 6వ అధ్యాయంలో సముద్రోత్తరణను గూర్చి చెప్పేపుడు యావే యాజక సంప్రదాయాలను పేర్కొన్నాం. ఈ చివరి అధ్యాయంలో వీటినిగూర్చి సంగ్రహంగా తెలిసికొందాం.

బైబుల్లోని తొలి ఐదుపుస్తకాలకు ఆదిపంచకం అని పేరు. ఇవి ఆది, నిర్గమ, లేవీయ, సంఖ్యా, ద్వితీయోపదేశ కాండలు. యూదుల సంప్రదాయంలో వీటికన్నిటికి కలిపి "టోరా" అని పేరు. టోరా అంటే ఉపదేశం. అనగా ఈ యైదు పుస్తకాలు మోషే వుపదేశమని యూదుల భావం. ఐనా మోషే ఈ యైదింటిలో ఒక్కటికూడ బ్రాయలేదు. ఈ పుస్తకాలు తయారుకావడానికి ఇంచుమించు 800 ఏంద్లు పట్టింది. ఎన్నో తావుల్లో ఎందరో రచయితలు చేసిన కృషివల్ల ఈ గ్రంథాలు వెలువడ్డాయి. మొదటిరోజుల్లో ఆదిపంచకం నేడున్నట్లుగా లేదు. ఆదిపంచక గ్రంథాలు అవతరణంలో మూదు దశలు గోచరిస్తాయి.

- 1. (కీస్తు పూర్పం 13వ శతాబ్దంలో యూదులు మోషే నాయకత్పంకింద ఐగుప్తునుండి వెడలివచ్చాడు. ఈ కథను మోషే సంగ్రహంగా చెప్పాడు. ఇది యూదుల జాతీయేతిహాసం అయింది. కాని ఈ యితిహాసం లిఖితం కాలేదు. ముఖతః మాత్రమే డ్రవారంలో వుండేది. అనగా తాతలూ తండ్రులూ కుమారులూ ఒకరికొకరు ఈ కథను నోటితోనే చెప్పుకొంటూ పోయేవాళ్లు. ఈలా మూడువందల యేండ్లపాటు ఈ కథ ముఖతః డ్రవారంలోవుంది. పూర్పం ఇండియాలో వేదాలూ భారత రామాయణాది ఇతిహాసాలుకూడ ఈలాగే ముఖతః డ్రవారంలో వుండేవి.
- 2. క్రీస్తు పూర్వం 10వ శతాబ్దంలో పాలస్తీనా దక్షిణ భాగానికి చెందిన పండితులు ఈ యైగుప్తు నిర్గమన కథను మొట్టమొదటిసారిగా హీట్లూ భాషలో గ్రంథస్థం చేసారు. అదికాండం నుండి ద్వితీయోపదేశకాండం వరకు ఈ కథ ఏకగ్రంథంగా వుండేది. వాళ్లు దేవుణ్ణి "యావే" అని పిల్చారు. కనుక దీనికి యావే సంప్రదాయం అనిపేరు. నేడు బైబులు విద్వాంసులు ఈ సంప్రదాయాన్ని "J" అని పిలుస్తారు.

8వ శతాబ్దంలో పాలస్త్రీనా ఉత్తరభాగానికి చెందిన పండితులు పై జాతీయేతిహాసాన్ని మరో గ్రంథంగా వ్రాసారు. వాళ్లు దేవుణ్ణి "ఎలోహిం" అని పేర్కొన్నారు. కనుక దీనికి ఎలోహిం సంప్రదాయం అని పేరు. నేడు పండితులు దీన్ని "E" అని పిలుస్తారు. 722 ప్రాంతంలో ఉత్తరాది పండితులు వాళ్ళ గ్రంథాన్ని పాలస్తీనా దక్షిణ భాగానికి తీసికొనివచ్చారు. కనుక వాళ్ళ ఎలోహిం సంప్రదాయగ్రంథం దక్షిణదేశంలోని యావే సంప్రదాయగ్రంథంతో మిళితమైపోయింది. ఈ రెండూ కలసి యావే ఎలోహిం గ్రంథం ఏర్పడింది. దీన్ని నేడు విద్వాంసులు "JE" అని పిలుస్తారు.

8వ శతాబ్దంలోనే ఔత్తరాహులైన యాజకులు జాతీయేతీహాసాన్ని మరో గ్రంథంగా తయారు చేసారు. వీళ్ళు మోషేకు ప్రాముఖ్యమిచ్చారు. వీళ్ళ గ్రంథానికి ద్వితీయోపదేశ సంప్రదాయం అని పేరు. ఇప్పుడు బైబులుపండితులు దీన్ని "D" అని పిలుస్తారు.

6వ శతాబ్దంలో యెరూషలేములోని యాజకులు పైకథనే మరో గ్రంథంగా ద్రాసారు. వీళ్లు యాజకులకు ఎక్కువ (ప్రాముఖ్యం ఇచ్చారు. వీళ్ళ గ్రంథానికి యాజక సంప్రదాయం అనిపేరు. ఇప్పుడు పండితులు దీన్ని "P" అని పిలుస్తారు. కనుక ఆరవ శతాబ్దంనాటికి మోషే ముఖతః చెప్పిన కథ పాలస్తీనా దేశంలో నాల్గు గ్రంథాలుగా ప్రచారంలోకి వచ్చింది.

3. ఈలావుందగా 5వ శతాబ్దంలో ఒక సంధాత ఈ గ్రంథాలన్నిటినీ కలిపివేసాడు. అతని నాటికే యావే ఎలోహిం సంప్రదాయాలు కలసివున్నాయి. అతడు యాజక సంప్రదాయాన్నిగూడ ఈ గ్రంథంతో మిళితం చేసాడు. ద్వితీయోపదేశ సంప్రదాయాన్ని మాత్రం అనుబంధంగా గ్రంథాంతంలో చేర్చాడు. కనుక అతడు JEP + D అనే పద్దతిలో నాల్గు గ్రంథాలు కలిపి ఏకగ్రంథంగా తయారుచేసాడు.

క్రీస్తుపూర్వం 5వ శతాబ్దం తర్వాత మరో రచయిత ఈ యేకగ్రంథంమీద కృషిచేసాడు. అతడు సంప్రదాయాలనుబట్టి పోలేదు. ఇతివృత్తాన్నిబట్టి పోయాడు. కథనుబట్టి ఈ యేక గ్రంథాన్ని ఐదుపుస్తకాలుగా విభజించాడు. ఇవే నేడు మనకు లభ్యమయ్యే ఆదికాండం మొదలైన ఆదిపంచకం. ఈ చివరి పద్ధతిలో ఒకే పుస్తకంలోనే పై నాల్లు సంప్రదాయాలూ ఇమిడివుండడం జరిగింది. ఉదాహరణకు ఒక్క ఆదికాండంలోనే అన్ని సంప్రదాయాల రచనా కన్పించవచ్చు.

# 2. నాల్గు సంప్రదాయాల లక్షణాలు

పై నాల్గు సంప్రదాయాల్లోను భిన్నభిన్న లక్షణాలు గోచరిస్తాయి. ఒక్కో సంప్రదాయంవాళ్లు ఒక్కో అంశానికి ప్రాముఖ్యమిస్తూ వచ్చారు. ఆదిపంచకాన్ని బాగా అర్థం చేసికోవాలి అంటే ఈ యైదుపుస్తకాల్లో ఏభాగం ఎవరి సంప్రదాయానికి చెందిందో తెలిసివుండాలి. ఈ క్రింద సంప్రదాయ లక్షణాలను క్లుప్తంగా పేర్కొంటున్నాం.

## 1) యావే సంప్రదాయం

ఈ సంప్రదాయంవాళ్లు దేవుణ్ణి యావే అని పిలుస్తారు. వాళ్ళకు భగవంతునిపట్ల చాల చనువు వుంటుంది. అతన్ని ఓ నరుణ్ణిలాగ వర్ణిస్తారు. యావే నరుణ్ణి చేసి తోటలో వుంచుతాడు. తాను అతనితో సాయంకాలపు చల్ల గాలికి షికారుకు వెళ్తాడు – ఆది 3,8. అతడు తన చేతితోనే నోవా వోడ తలుపు మూసివేస్తాడు – 7,16. అబ్రాహాము ఇంటిలో స్వయంగా భుజిస్తాడు – 18.8. సొదొమ గొమర్రా పట్టణాలను పరిశీలించడానికి వెళ్తాడు – 18,20. ఈ సంప్రదాయం రచయితలు పేర్లకు వ్యుత్పత్తి అర్థం చెపుతారు. ఏవ అనేపదానికి జీవుల తల్లి అని అర్థం – 3,20. ఏసావు అనే మాటకు రోమమయుడు అని అర్థం – 25.25. వీళ్ళు రచనలో సంభాషణలో నాటకీయశైలి వాడతారు. నరుల మానసిక పరిస్థితి వ్యక్తీకరించడంలో దిట్టలు. వీళ్ళ శైలి మూర్తిమంతంగాను చదవడానికి ఆకర్మణీయంగాను వుంటుంది.

## 2) ఎలోహిము సంప్రదాయం

వీళ్లు దేవుణ్ణి ఎలోహిం అని పిల్చారు. ఈ రచయితలు దేవునిపట్ల అంత చనువు చూపరు. దేవునికీ నరునికీ మధ్య చాల అంతరమున్నట్లుగా వర్ణిస్తారు. భగవంతుడు నరులతో కలలద్వారాగాని దూతలద్వారాగాని మాటలాడతాడు. వీళ్ళకు ప్రవక్తలంటే యిష్టం. యావే సంప్రదాయం దేవుణ్ణి యావే అంటే వీళ్లు ఎలోహిం అంటారు. ఆ సంప్రదాయంలోని "సీనాయి" "యిత్రో" అనే పేర్లను వీళ్లు "హోరెబు" "హోబబు" అని పేర్కొన్నారు.

#### 3) యాజక సంప్రదాయం

వీళ్లకు ధర్మశాస్త్రమూ ఆరాధనా అంటే అభిమతం. వంశవృక్షాలూ కాలమానాలు పేర్కొంటారు. వీళ్లు భగవంతుణ్ణి భయంకరుణ్ణిగాను మహా పవిత్రుణ్ణిగాను చిత్రిస్తారు. నరుడు దేవుని దగ్గరకు వెళ్ళలేదని వీళ్లభావం. ఈ రచయితల శైలి అమూర్తంగా వుంటుంది. పునరుక్తులతో నిండివుంటుంది. చదవదానికి అంత ఆకర్షణీయంగా వుండదు. ఐనా వీళ్లు గొప్ప దైవశాస్త్రజ్ఞులు.

## 4) ద్వితీయోపదేశ సంప్రదాయం

ఈ రచయితలు మోషేకు ప్రాముఖ్యమిచ్చారు. ద్వితీయోపదేశ గ్రంథమంతా ఈ సంప్రదాయానికి చెందిందే. వీళ్ళ రచన ఉపన్యాస ధోరణిలో వుంటుంది. ఉదాత్తమైన శైలిని వాదారు. మచ్చుకు వీళ్ళ ప్రయోగాలు కొన్ని : దేవుణ్ణి పూర్ణ హృదయంతోను, పూర్ణాత్మతోను, పూర్ణశక్తితోను (పేమించాలి. మీరు ఐగుప్తులో బానిసలుగా వుందేవాళ్లు. పాలూ తేనెలూ ప్రవహించే నేల. దాస్యగృహం. యావే చాచిన బాహువుతో మిమ్ము విమోచించాడు. యిస్టాయేలూ విను – మొదలైనవి.

నేడు బైబులు పండితులు ఆదిపంచకంలోని ఐదుగ్రంథాల్లో ఏ వాక్యాలు ఏ సంప్రదాయానికి చెందినవో విభజించిచూపగలరు.

# 6. ಗಂಭ್ಯಾಕಾಂಡಂ

సైబులు భాష్యం - 145

#### **ವಿಬ್ರಯಸಾ-ವಿ**ಕ

| 1.        | టబేరావద్ధ నిష్ఠరాలు              | 104 |
|-----------|----------------------------------|-----|
| 2.        | కిట్రోతు హట్టావా వద్ద నిష్ఠురాలు | 105 |
| 3.        | మిర్యాము అహరోనుల అసూయ            | 106 |
| 4.        | వేగు చూడబోయినవారి కథ             | 107 |
| <b>5.</b> | కోరా, దాతాను అబీరాముల తిరుగుబాటు | 108 |
| 6.        | మోషే అవిశ్వాసం                   | 110 |
| <b>7.</b> | కంచు సర్పం                       | 111 |
| 8.        | బిలాము కథ                        | 111 |
| 9.        | బాలుపెయోరు సంఘటనం                | 114 |
| 10.       | మోషేకు అనుయాయి యోఘవా             | 115 |
| 11.       | సంఖ్యాకాందం, క్రెస్తవులు         | 115 |

# 1. టబెరా వద్ద నిష్ఠరాలు 11,1-3

యిస్రాయేలు ప్రజలు మోషే నాయకత్వాన సీనాయినుండి కదలి ఎదారిలో ప్రయాణం చేస్తున్నారు. వాళ్ళు టబేరా వద్ద మోషేమీద తిరగబడ్డారు. మోషేను ఎదిరిస్తే దేవుణ్ణి ఎదిరించినట్లే. కనుక దేవుడు అగ్నిని పంపి ప్రజలను కాల్చివేసాడు. ఆ శిక్షకు తట్టుకోలేక ప్రజలు మోషేను దేవునికి విన్నపం చేయమని బతిమాలారు. అతని వేడుదలపై దేవుడు అగ్నిని ఆపివేసాడు. ఈ తావుకి టబేరా అని పేరు. ఈ పేరుకి మండడం అని అర్థం. అనగా ఇక్కడ దేవుని అగ్ని యిస్రాయేలీయులపై మండి వారిని శిక్షించింది. బైబులు చాల తావుల్లో స్థలనామాలను పేర్కొని, ఆ నామం ఏలా వచ్చిందో కథగా చెప్తుంది. ఈ కధ అలా స్థలనామాలను పేర్కొనేది.

ఇది తిరుగుబాటు కథ. ఈ గ్రంథంలో ఈలాంటి తిరుగుబాట్లు చాల వస్తాయి. మామూలుగా వీటిల్లో 5 అంశాలు వుంటాయి. 1. (పజలు దేవునిపై తిరగబడతారు. 2. దేవుదు వారిని శిక్షిస్తాడు. 3. (పజలు ఆ శిక్షను భరించలేక మోషేకు విన్నపం చేస్తారు. 4. అతడు దేవునికి (ప్రార్థన చేస్తాడు. 5. శిక్ష తొలగిపోతుంది.

దేవునికి ఎదురుతిరగడం పాపం. అలాంటి పాపానికి మనం పాల్పడకూడదు.

# 2. ද් $_{0}$ දින් ක්වාන ක්රී වන්න $_{0}$ දැන්න ක්රී දැ

ఇదికూడ స్థలనామాన్ని తెలిపే కథే. కిట్రోత్స్ హట్టావా అనేపేరు ఎందుకు వచ్చిందో ఈ సంఘటనం చెప్తుంది.

ఇక్కడ రెండు కథలున్నాయి. మొదటిది ప్రజలు నిష్టరాలు పలికితే దేవుడు వారికి మాంసాన్నిచ్చాడు. రెండవది, మోషేకు సహాయం చేయడానికి దేవుడు 70 మంది పెద్దలను నియమించాడు. మూల రచయితలు ఈ రెండు సంఘటనలను కలిపివేసారు. కాని మనం వీటిని విడివిడిగా చూడాలి.

1. యిస్రాయేలీయులూ వారితో వచ్చిన అన్యజాతి ప్రజలూ కూడ తినదానికి మాంసం ఈయమని మోషేమీద తిరగబడ్డారు. మేం ఐగుప్తులో చేపలూ కూరగాయలూ తిన్నాం. ఇక్కడ దిక్కుమాలిన మన్నా వొక్కటే దొరుకుతుంది అన్నారు. మోషే వారి ఫిర్యాదును దేవునికి తెల్పాడు. ఇంతమందికి నేనెక్కడ మాంసం తెచ్చిపెట్టగలను? ఈ జనాన్ని తల్లిలా, దాదిలా సాకవలసింది నీవుగాని నేనుకాదు అన్నాడు.

ప్రభువు ప్రజల అవిశ్వాసానికి వారిపై కోపించాడు. ఐనా వారికి సముద్రం మీదినుండి ఫూరేడు పిట్టలను పంపాడు. ఇవి వలస పక్షులు. సముద్రం మీదిగా ఎగిరివచ్చి యిస్రాయేలు శిబిరంలో వాలాయి. ప్రజలు ఆశతో ఒక్కొక్కరు 50 బుట్టలు నిండిందాకా వాటిని పట్టుకొన్నారు. కాని వాళ్ళు ఆ పక్షుల మాంసాన్ని నోటిలో పెట్టుకోగానే దేవుడు అంటురోగాన్ని పంపి వారిని చంపివేసాడు. చచ్చిన వారిని అక్కడే పాతిపెట్టారు. కావుననే ఆ తావుకి కిట్రోతు హట్టావా అని పేరు వచ్చింది. అనగా ఆసబోతుల సమాధులు అని అర్థం. దురాశతో మాంసాన్ని తినబోయి ప్రజలు అలా నశించారు. ప్రజల్లో మాంసం తిననివాళ్ళు మాత్రమే బ్రతికున్నారు అనుకోవాలి. తిండిపట్ల దురాశ పనికిరాదనీ, కేవలం కూటికొరకు దేవునిమీద తిరగబదరాదనీ ఈ కథ నీతి.

2. ఇక రెండవ కథ. ఈ ప్రజల బాగోగులను నేనొక్కణ్ణే విచారించలేను అని మోషే దేవునికి మొరపెట్టాడు. నీవు నన్ను చంపివేస్తే బాగుంటుందని వాపోయాడు. ప్రభువు అతనికి సహాయకులుగా 70 మంది పెద్దలను నియమించాడు. మోషే ఆత్మను కొంత తీసికొని వారికిచ్చాడు. అనగా అతని ప్రవచనశక్తి వారికికూడ కొంత లభించిందని భావం. ఈ శక్తితోనే వాళ్ళుకూడ ప్రవచనం చెప్పారు. ఇక్కడ ప్రవచనమంటే దేవుణ్ణి స్తుతించడమే. ప్రజలకు ప్రధాన నాయకుడు మోషే వొక్కడే. ఈ పెద్దలు అతనికి సహాయకులుగా వుంటారు.

ఎల్దదు, మేదాదు అనే యిద్దరుకూడ పై 70 మందిలోనివాళ్లే. వాళ్ళు గుడారానికి రాక ఇంటివద్దనే వున్నా ప్రవచనం చెప్పారు. వారి ప్రవచన శక్తికి అసూయపడి వారి నోళ్ళు మూయించమని యోషువా మోషేతో చెప్పాడు. కాని మోషే యిస్రాయేలు సమాజమంతా ప్రవక్తలై దేవుణ్ణి స్తుతిస్తే బాగుంటుంది అన్నాడు. అనగా అతడు అసూయ, స్వార్ధంలేని మహానాయకుడు. తర్వాత ఈ యిద్దరుకూడ మోషేతో కలసి సమాజానికి పెద్దలుగా వ్యవహరించారు.

# 3. మిర్బాము అహరోనుల అసూయ 12, 1-16

ఈ సంఘటనం కుటుంబంలోని అంతః కలహాలవల్ల ఫుట్టింది. మోషే అన్యజాతి స్ర్మీని పెండ్లాడాడు. దీన్ని కారణంగా దీసికొని అహరోను మిర్యాము ఏకమై మోషేమీద పోట్లాడారు. వాళ్ళు నీ హొక్కడివే నాయకుడివా? (ప్రభువు మాద్వారా గూడ మాట్లాడలేదా అన్నారు. అనగా మోషేతో పాటు మేముకూడ యిస్టాయేలు సమాజానికి నాయకులమని వాళ్ళ భావం. అతని ఏకైక నాయకత్వాన్ని అన్నా అక్కా సవాలు చేసారు. నరులందరిలోను మోషే మహా వినయవంతుడు – 3. అనగా అతడు దేవునికి సన్నిహితుడు, (ప్రీతిపాత్రుడు. అక్క తగాదా ఆడినా మోషే తగాదాకు దిగలేదు.

దేవుడే అతని కోపు తీసికొన్నాడు. ప్రభువు అహరోను మిర్యాములను చీవాట్లుపెట్టాడు. నేను ఇతర ప్రవక్తలతో కలలద్వారా పరోక్షంగా మాటలాడతాను. కాని మోషేతో నేరుగా మాటలాడతాను. అతడు నా యాకారాన్ని చూచాడు. అలాంటివాణ్ణి మీరు ఎదిరిస్తారా అని మందలించాడు. ప్రభువు మందలింపు ద్వారా మోషే ఏకైక నాయకుడని రుజువైంది.

దేవుడు మిర్యాముకు శిక్షగా కుష్టరోగాన్ని కలిగించాడు. ఆమె గర్భంలోనే చనిపోయి పుట్టిన పిందంలాగ వికారంగా వుంది. అహరోను దేవునికి మొరపెట్టి ఆమె కుష్టను తొలగించమని తమ్ముణ్ణి వేడుకొన్నాడు. ఆలాగే మోషే అక్కకొరకు ప్రార్థన చేసాడు. మిర్యాము కుష్టపోయింది. ఆమెను ఏడునాళ్ళు శిబిరం నుండి తొలగించి మళ్ళా శిబిరంలో చేర్చుకొన్నారు. ఈ గ్రంథమంతటా మోషే ప్రజల తరపున విజ్ఞాపనం చేసేవాడుగా కన్పిస్తాడు.

ఇది ఐదంశాలతో గూడిన తిరుగుబాటు కథ. నేడు మనంకూడ భక్తిభావంతో చదువుకొని మననం చేసికోదగ్గది. నాయకుల అధికారాన్నీ పెద్దరికాన్నీ చూచి అసూయ చెందగూడదు. రోజువారి జీవితంలో మన అసూయను ఎప్పటికప్పుడు గుర్తిరెచి సవరించుకొంటుందాలి. ఈ దుర్గణం మనలోకి ఎప్పుడు (పవేశిస్తుందో మనకు తెలియదు.

# 4. వేగు చూదబోయినవారి కథ **13-14**

యిస్రాయేలు ప్రజలు ఎదారిలో కాడేషు బార్నెయా వద్ద వున్నారు. ఈ తావు కనాను దేశానికి దక్షిణాన, దగ్గరలో వుంది. ఇక్కడినుండి మోషే వేగులవాళ్ళను కనాను దేశానికి పంపాడు. గోత్రానికి ఒక్కడు చొప్పున మొత్తం 12 మంది వెళ్ళారు. వారిలో కాలేబు, యోషువా ముఖ్యులు. ఇక్కడే మోషే హోషేయా పేరును యెహోషువాగా మార్చాడు. దేవుడు రక్షిస్తాడు అని ఈ క్రొత్త పేరుకి అర్థం. మోషే తర్వాత యిస్రాయేలు ప్రజలను కనాను భూమికి చేర్చేది ఈ యెహోషువాయే. ఈ పేరు మార్పులోనే అతని భవిష్యత్ కార్యక్రమం సూచింపబడింది. వేగులవాళ్ళు కనాను దేశంలోని నగరాలనూ, ప్రజలనూ, భూములనూ, పంటలనూ చూచిరావాలి.

గూధచారులు 40 రోజుల తర్వాత తిరిగి వచ్చి మోషేకు సమాచారం తెలిపారు. అ దేశంలో పెద్ద నగరాలున్నాయి. పంటలు బాగానే పండుతున్నాయి. కాని అక్కడి ప్రజలు దీర్ఘకాయులు. విశేషంగా అనాకు వంశజులు రాక్షసులు. వారిముందు మేము మీడతల్లా కన్ఫించాం. వారిని మనం గెల్వలేము. కనుక మనం అక్కడికి వెళ్ళకూడదు అని చెప్పారు. కాలేబు మాత్రం మనం ఆ దేశం మీదికి వెళ్ళి దాన్ని జయిద్దాం అన్నాడు. అబాహాం కాలంలోనే దేవుడు ఈ దేశాన్ని యిస్టాయేలుకి ఇచ్చాడు. ఇప్పుడు ఈ చారులు మనం అక్కడకు వెళ్ళకూడదు అంటే దేవుని ప్రణాళికను ధిక్కరించినట్లే గదా!

డ్రజలు ఈ చారుల సమాచారాన్ని విని భయపడ్డారు. మోషేమీద తిరుగుబాటు ప్రారంభించారు. మోషేను రాళ్ళతో కొట్టి చంపబోయారు. ఇంకో నాయకుణ్ణి ఎన్నుకొని ఈజిఫ్టుకి తిరిగి పోదాం, అక్కడి దాస్యమే మెరుగు అన్నారు. కనాను దేశానికి వెళ్తే ఓడిపోతామని వారి భయం. కాలేబు, యోషువా, దేవుడు ఆ దేశడ్రజలు మనకు ఓడిపోయేలా చేస్తాడు అని వాదించారు. కాని ప్రజలు వారి మాటలను నమ్మలేదు.

అప్పుడు దిడీలున ప్రభువు తేజస్సు కన్పించింది. అతడు ఆ తిరుగుబాటుదారులను నాశం జేయబోయాడు. మోషేతో నేను ఈ ప్రజలను తుడిచివేసి నీ ద్వారా క్రొత్త జాతిని పుట్టిస్తాను అన్నాడు. కాని మోషే స్వార్థంలేని మహానాయకుడు. అతడు ప్రభువుతో నీవు ఈ ప్రజను నాశం చేయవద్దు. పూర్వం నీవు మా పితరులతో చేసికొన్న నిబంధనం నిలబెట్టుకో. ఇప్పుడు నీవు వీరిని శిక్షిస్తే ఈ చుట్టపట్ల వున్న జాతులు నిన్ను ఆడిపోసికొంటాయి. నీవు ఈ ప్రజను వాగ్దత్త భూమికి చేర్చలేకనే వారిని చంపివేసావు అంటారు. నీకు అపకీర్తి వస్తుంది. శిక్షించడంకంటె క్షమించడం ద్వారా నీకు ఎక్కువ కీర్తివస్తుంది అని విన్నవించాడు. ఇక్కడ 13-19 వచనాలు అద్భుతమైనవి, పలుసార్లు చదువదగినవి.

14, 39-45 వచనాలు తిరుగుబాటులో ఇంకో తిరుగుబాటు. ప్రజలు యావే శాపానికి భయపడి అప్పటికప్పుడే కనాను దేశానికి వెళ్ళి దాన్ని జయిద్దామనుకొన్నారు. కాని మోషే వారిని అలా వెళ్ళవద్దనీ, అది దేవుని చిత్తం కాదనీ వారించాడు. మందసం కూడ వారితో పోలేదు. ఐనా వాళ్ళు మూర్ఖంగా యుద్ధానికి పోయారు.కాని కనానీయులు వారిని ఓడించి తరిమికొట్టారు.

ఈ యధ్యాయాలు యిస్రాయేలు ప్రజల తలబిరుసునీ, తిరుగుబాటునీ బాగా చిత్రిస్తాయి. మనకు ఈలాంటి ప్రవర్తనం తగదు. ప్రభువు ప్రమాణాలను శంకించకూడదు. అతనిమీద తిరుగుబాటు చేయకూడదు. అతని నిబంధనాన్ని నమ్మాలి.

## 

మిర్యాము తిరుగుబాటు కుటుంబం లోపలినుండి వచ్చింది. ఇక్కడి తిరుగుబాటు కుటుంబం వెలుపలినుండి వచ్చింది. ఇక్కడ రెండు కథలున్నాయి. బైబులు రచయితలు ఈ రెండింటిని కలిపివేసారు. కాని మనం వీటిని వేరువేరుగా చూడాలి.

మొదట కోరా కథ. ఇతడు లేవీ తెగకు చెందిన యాజకుడు. గుదారంలోని పాత్రలు మోసికొనిపోవడం ఇతని పని. కాని ఇతనికి యాజకపదవిని ఫ్లాందాలని కోరిక పుట్టింది. కనుక తన అనుచరులు 250 మందిని ప్రోగుజేసికొని మోషేమీద తిరగబడ్డాడు. మోషే కోరా బృందాన్ని, అహరోనుని కలశాల్లో నిప్పులు పోసికొని గుదారంలోకి రమ్మన్నాడు.

ప్రభువు ఎవరి సాంబ్రాణి పొగను అంగీకరిస్తే వాళ్లే నిజమైన యాజకులు అని చెప్పాడు. కోరా సాంబ్రాణి పొగ వేస్తుండగా అగ్ని దిగివచ్చి అతన్నీ అతని అనుచరులనూ కాల్చి చంపింది. వాళ్ళు గుడారంలోనే చనిపోయారు. ప్రభువు వాళ్ళ యాజకత్వాన్ని అంగీకరించలేదని రుజువైంది.

తర్వాత యెలియాసరు కోరా బృందం కలశాలను సాగగొట్టి రేకులు చేసి పీఠానికి కప్పాడు.

దాతాను, అబీరాము రూబేను తెగకు చెందినవాళ్ళు. వీళ్ళ తిరుగుబాటు రాజకీయమైంది. వీళ్లు వాగ్దత్త భూమికి వెళ్ళడానికి నిరాకరించినవారి ముఠాకు చెందినవాళ్ళు. కనుక మోషే నాయకత్వాన్ని ధిక్కరించి తిరుగుబాటు చేసారు. మోషే పెద్దలతో వీరి గుడారాల వద్దకు వెళ్ళాడు. అక్కడ భూమి నెర్రెలు విచ్చి ఈ తిరుగుబాటుదారులను మింగివేసింది. ఈలా వీళ్ళు యావే గుడారంలోగాక తమ గుడారాల దగ్గరే చనిపోయారు. దీనివల్ల ప్రభువుకి వీళ్ళ ప్రవర్తన నచ్చలేదని తెలిసిపోయింది.

తర్వాత ప్రజల మోషే అహరోనులమీద గొణగారు. మీరు ఇంతమందిని చంపించారుగదా అని తిరుగుబాటు చేసారు. ప్రభువు ఆ ప్రజలపై కోపించి అంటురోగాన్ని పంపగా వారిలో 14, 700 మంది చచ్చారు. అపుడు అహరోను మధ్యవర్తిగా నిల్చి దేవునికి సాంబ్రాణి పొగవేసి అంటురోగాన్ని ఆపివేసాడు. అతడు సాంబ్రాణి పొగవేయుడం విజ్ఞాపన ప్రార్థన లాంటిది.

అహరోను కుటుంబం మాత్రమే యాజకులుగా పనిచేయాలి అనే అంశంమీద ప్రజల్లో ఇంకా అనుమానాలున్నాయి. కనుక ప్రభువు ఈ సందేహాలను తొలగింపగోరాడు. అతని అనుమతిపై మోషే పండెండు గోత్రాల వారిచే 12 కర్రలు తెప్పించి గుడారంలో పెట్టించాడు. ప్రతి కర్రమీద గోత్రం పేరుంది. చివరకు లేవీ తెగవాడైన అహరోను కర్ర చిగిర్చి బాదము పండ్లు కాసింది. కనుక ప్రభువు ఆ కుటుంబాన్నే యాజకులుగా ఎన్నుకొన్నాడని తేలిపోయింది. అంతటితో ప్రజలు వాగుడు ఆగిపోయింది. ఇది బైబుల్లోని ప్రసిద్ధ కథల్లో వొకటి.

కోరా, దాతాను కథలు మనకు నేర్పేదేమిటి? దేవుడు ఈయనొల్లని పదవులను ఆశించకూడదు. అది అహంకారమౌతుంది. ఇంకా దేవుడు నియమించిన నాయకులను అంగీకరించాలి. వారిని నిరాకరిస్తే దేవుణ్ణే నిరాకరించినట్లు. దేవుని ప్రతినిధుల్లో దేవుడుంటాడు.

# 6. మోషే అవిశ్వాసం 20, 1-13

యిస్రాయేలీయులు కాడేషులోని సీను ఎదారికి వచ్చారు. మిర్యాము ఇక్కడే చనిపోయింది. యావే ఆజ్ఞ ప్రకారం తొలి తరంవాళ్ళంతా ఒకరితర్వాత ఒకరు చనిపోవలసిందే – 14,29.

ఈ తావులో నీళ్ళు దొరకనందున ప్రజలు మోషేమీద గొణగారు. ఈజిఫ్జులో పున్నపుడే బాగుంది, ఇప్పుడు ఈ యెదారిలో చచ్చిపోతున్నాం అని తిరగబడ్డారు. మోషే ప్రభువుకి విజ్ఞాపనం చేయగా అతడు నీవు బెత్తం తీసుకొనిపోయి కొండబందను నీళ్ళీయమని అజ్ఞాపించు అని చెప్పాడు.

మోషే అహరోనులు బెత్తం తీసికొని, ప్రజలను ప్రోగుజేసికొని బంద దగ్గరికి వెళ్లారు. ప్రభువు చెప్పినట్లుగా అతదు ఆజ్ఞాపిస్తే చాలు, అది నీళ్ళిస్తుంది. కాని ఇక్కడ మోషే విశ్వాసం చలించింది. పట్టినే రాతిబందను నీళ్ళీయమంటే అది యేలా యిస్తుంది అని అతదు శంకించాడు. కనుక అతడు బందను కర్రతో బాదాడు. అదీ వౌకసారి కాదు, రెండుసార్లు. ఈలా దేవుని శక్తిని శంకించినందుకు దేవుడు ఆ యన్నదమ్ములను శిక్షించాడు. మీరు నా పవిత్ర శక్తిని శంకించారు కనుక కనాను దేశంలో అడుగు పెట్టరు అని చెప్పాడు. సామాన్య ప్రజలు శంకించడం ఒక యెత్తు. దేవుణ్ణి బాగా అనుభవానికి తెచ్చుకొన్న నాయకుడుమోషే శంకించడం మరొక యెత్తు. సముద్రాన్ని పాయలుగా చీల్చినవాడు, ఆకాశం నుండి ఆహారాన్ని కురిపించినవాడు రాతిబండనుండి నీళ్ళు ఫుట్టించలేడా? మోషేకు అతని శక్తిని శంకించవలసిన అవసరం ఏమి వచ్చింది? కనుకనే ప్రభువు ఆయన్నదమ్ములను కఠినంగా శిక్షించాడు. మనం ఎంత పెద్ద పదవిలో వున్నామో మన విశ్వాసం గూడ అంత గొప్పదిగా వుండాలి. దేవుని పట్ల నేడు మనకున్న విశ్వాసం ఏపాటిది?

మోషే అవిశ్వాసం ఏలాగున్నా, ప్రజల అక్కరను గుర్తించి దేవుడు బండనుండి నీళ్ళు పారించాడు. ప్రజలు వారి పశువులు ఆ నీళ్ళుతాగి ముందుకు సాగిపోయారు.

ఆ ప్రయాణంలో హోరు పర్వతం దగ్గర అహరోను కూడ చనిపోయాడు – 20, 22–29. దేవుని ఆజ్ఞను అనుసరించి తొలితరం యిస్రాయేలీయులంతా కనాను దేశాన్ని చేరక ముందే చనిపోతారు. చనిపోక ముందు అహరోను తన యాజక వస్త్రాలను కుమారుడైన యెలియాసరుకు కట్టబెట్టాడు. అనగా అతని యాజకత్వం కుమారునికి సంక్రమించిందని భావం. యిస్రాయేలీయులు అహరోను మృతికి నెలనాళ్ళు విలపించారు. అక్క అన్న గతించాక మోషే వొక్కడే ప్రజలను నడిపించుకొని పోయాడు. తర్వాత అతడు కూడ నెబో కొండమీద చనిపోతాడు.

# 7. కంచు సర్పం 21, 4-9

ప్రజలు హోరు పర్వతం దాటి రెల్లు సముద్రం ప్రక్కగా ప్రయాణం చేస్తున్నారు. ఈ యెడారిలో వారికి అన్నపానీయాలు దొరకలేదు. వెంటనే వాళ్ళు మోషేమీదా దేవునిమీదా తిరగబడ్డారు. మనం ఈజిప్టలో వున్నపుడే సౌఖ్యంగా వుంది అన్నారు. దేవుడు వారి తిరుగుబాటుకు శిక్షగా విషసర్ఫాలను పంపాడు. అవి కరవగా చాలమంది చనిపోయారు. ప్రజలకు బుద్ధివచ్చి దేవునికి విన్నపం చేయమని మోషేను బతిమాలారు. అతడు దేవునికి విజ్ఞాపనం చేసాడు. ప్రభువు ఆజ్ఞపై కంచు పాముని చేసి గడె పై కెత్తి ప్రజలకు చూపించాడు. దానివైపు చూచిన వాళ్ళంతా విషం విరిగి బ్రతికిపోయారు.

ఇక్కడ కంచు పాము ప్రజలను రక్షించలేదు. అదివొట్టి బొమ్మ, చిహ్నం. ప్రజలు దేవుడు ఆజ్ఞాపించినట్లు కంచు పామువైపు చూచారు. అవిధేయులు విధేయులయ్యారు. కనుక ప్రజల విధేయతావిశ్వాసాలు వారిని రక్షించాయి.

నూత్న వేదంలో ఈ కంచుపాము (కీస్తుకే చిహ్నంగా ఉంటుంది. దాన్ని గడెమీది కెత్తినట్లే (కీస్తుని సిలువమీది కెత్తారు. అలా యెత్తబడిన (కీస్తువైపుచూచి, అతన్ని విశ్వసించి, మనం రక్షణ పొందుతాం. ఇక్కడ (కీస్తుని సర్పంతో పోల్చలేదు. ఉపమానం కేవలం ఎత్తబడ్డంతోనే – యోహా 3,14.

## 8. బిలాము కధ 22-24

#### 1. బిలాము రాకద

యిస్రాయేలీయులు మోవాబు దేశంలోనికి వచ్చి యోర్ధాను సమీపాన విడిది చేసారు. వారి సంఖ్యను చూచి మోవాబీయులు భయపడ్డారు. పూర్వం యిస్రాయేలు సంఖ్యను చూచి ఫరో చక్రవర్తి ఈలాగే భయపడ్డాడు.

మోవాబు రాజు బాలాకు. అతదు ఎద్దు గడ్డిమేసినట్లుగా యిస్రాయేలు ప్రజలు తన దేశాన్ని ధ్వంసం చేస్తారని భయపడ్డాడు-4. ఆ రోజుల్లో మెసపొటామియా మండలంలోని పేతోరున బిలాము అనే ప్రపక్త ఉండేవాడు. అతడు సమూవేలు యేలీయాల్లాగా దేవుని పలుకులు విన్పించే ప్రపక్త. అతడు ఏమి చెప్పితే అది జరిగి తీరుతుంది. అతని దీవెనలకూ శాపాలకూ తిరుగులేదు. – 22,6. కనుక బాలాకు ఆ ప్రపక్తను పిల్చుకొని రమ్మని బిలాము నొద్దకు దూతలను పంపాడు. వాళ్ళు డబ్బు తీసికొని ప్రపక్త దగ్గరికి వచ్చారు. ఈ ప్రపక్త యిస్తాయేలును శపిస్తే వాళ్ళ బలం పోతుందనీ, అప్పుడు తాను వాళ్ళను జయింపవచ్చుననీ బాలాకు పన్నాగము. బిలాము తన దేవుని

సహాయంతో యిస్రాయేలు దేవుణ్ణి అణచివేస్తాడని బాలాకు నమ్మకం. కాని ఆ ట్రవక్త యావే భక్తుడే. ఆ సంగతి బాలాకునకు తెలియదు.

బాలాకు దూతలు సొమ్ముతో రాగా బిలాము వారి డబ్బు తీసికోలేదు. ముందుగా యావేను సంప్రతించి నేనీజనంతో పోవచ్చా అని అడిగాడు. ప్రభువు నేను దీవించిన వారిని నీవు శపించకూడదు అన్నాడు. కనుక ప్రవక్త రాజు దగ్గరికి పోవడానికి నిరాకరించాడు. అతడు యావే అనుగ్రహంతో ప్రవచనం చెప్పేవాడు.

రాజు రెండవసారి కూడ దూతలను పంపాడు. ఈసారి యావే నీవు వారివెంట వెళ్ళవచ్చు. కాని నీవు అక్కడ నేను చెప్పిన పనిని మాత్రమే చేయాలి సుమా అని చెప్పాడు. మ్రవక్త గాడిదనెక్కి బాలాకు దగ్గరకు బయలుదేరాడు.

#### 2. గాడిద కథ

ఈ గాడిద కథ గమ్మత్తుగా వుంటుంది. ఇది వో జానపద కథ. బైబులు రచయితలు దీన్ని బిలాము కథలో చేర్చారు. బిలాము రాజు దగ్గరికి పోవడం ప్రభువు చిత్తంకాదు అన్నట్లుగా ఈ గాడిద కథ ప్రారంభమౌతుంది. దేవదూత కత్తి దూసి గాడిదకు అడ్డంగా నిలబడ్డాడు. అది భయపడి ప్రక్కకు తొలగి పొలంలోకి వెళ్ళింది. ప్రపక్త దాన్ని బాది మళ్ళా దారిలోకి తీసికొని వచ్చాడు. అతడు మాత్రం దేవదూతను చూడలేదు.

రెండవసారి గాడిద రెండు గోడలకు నడుమగా సన్నని దారిగుండ పోతూంది. మళ్లా దేవదూత గాడిదకు అడ్డమొచ్చాడు. అది గోడకు ఆనుకొని పోగా బిలాముకాలు రాచుకొని పోయింది. అతడు దాన్ని చావమోదాడు.

మూడవసారి గాడిద తప్పుకోవడానికే వీల్లేని ఇరుకు త్రోవలో పోతూంది. మళ్లా దేవదూత గాడిదకు అడ్డమొచ్చాడు. అది చేసేదిలేక నేలమీద చతికిలబడింది. అప్పుడు గాడిద ఓ మనిషిలాగ ప్రవక్తతో మాటలాడింది. అతడు కన్నులు తెరచి తన యెదుటనున్న దేవదూతను చూచాడు.

ఈ కథలో చాలా హాస్య సంఘటనలు ఉన్నాయి. పిచ్చి జంతువైన గాడిద వేవదూతను చూచింది. దర్శనాలు చూచే ప్రపక్త దేవదూతను చూడలేకపోయాడు. ఇంకా, లాము గాడిదతో నా చేతిలో కత్తివుంటే నిన్ను నరికివేసేవాణ్ణి అన్నాడు. నిజంగానే సదూత కత్తిదూసి బిలామును నరకబోయాడు. ఐనా ఆ సంఘటన బిలాముకి తెలియనే యదు. ప్రపక్త దేవుని ఆజ్ఞను మీరరాదనీ' అతడు పలికించిన పలుకునే పలకాలనీ కథ భావం. ఇది బైబుల్లోని హాస్యభరిత కథల్లో వొకటి.

# 3. నాల్గు ప్రవచనాలు

బిలాము నాల్గ ప్రవచనాలు చెప్పాడు. ఒక్కొక్క దానిలోను యిస్రాయేలును శపించడానికి మారుగా దీవించాడు. అది దైవ ప్రబోధం. ఒక్కో ప్రవచనంలోను మూడంశాలు వుంటాయి. 1. అతడు ఓ ప్రత్యేక స్థలంలో నిల్చుండి ప్రవచనాలు చెప్తాడు. 2. ఏడు పీఠాలమీద ఎద్దులనూ పొట్టేళ్ళనూ బలియిస్తాడు. 3. ఆ పిమ్మట ఏకాంత స్థలానికి వెళ్ళి ప్రభువు సందేశాన్ని వింటాడు. ఆ సందేశాన్ని రాజుకి ఎరిగిస్తాడు. అతడు దేవుడు పర్కించిన పలుకులు మాత్రమే పల్కుతాడు – 38.

మొదటి ప్రవచనం ఇది. దేవుడు శపింపనివారిని బిలాము శపింపడు – 23,8. ప్రభువు యిస్రాయేలును దీవించాడు. కనుకనే వాళ్ళు భూరేణువుల్లాగ అసంఖ్యాకంగా విస్తరిల్లారు. అలాంటి వాళ్ళను ప్రవక్త శపింపడు. ప్రాచీన కాలంలో సంతానం, జనసంఖ్య గొప్ప భాగ్యాలు కదా! ప్రవక్త దీవెన రాజుకి నచ్చలేదు.

రెండవ ప్రవచనం ఇది. దేవుడు యిస్రాయేలుకు మేలు చేస్తానని వాగ్దానాలు చేసాడు. ఆ వాగ్దానాలు నెరవేరితీరుతాయి. అతడు నరుల్లాగా ఆడితప్పేవాడు కాదు. తన ప్రమాణాలను నిలబెట్టుకొనేవాడు – 23,19. ఆలాంటి వాళ్ళమీద ప్రవక్త శాపాలు పనిచేయవు. యిస్రాయేలీయులు సింహంలాగ పరాక్రమవంతులు. వాళ్లు భవిష్యత్తులో శత్రువులనూ, మోవాబీయులను గూడ ఓడించగలరు. సహజంగానే ఈ దీవెనకూడ రాజుకి నచ్చలేదు. కాని బిలాము యావే పల్కులే పల్కుతాడు–26.

మూడవ ప్రవచనం ఇది. యిస్రాయేలుకి నాయకుడు లభిస్తాడు. వాళ్ళు భూమిని పొంది రాజ్యాన్ని స్థాపిస్తారు. శత్రువులను జయిస్తారు–24,7. వాళ్లు తోటల్లాగ ఎదుగుతారు. ఈ ప్రవచనం కూడ రాజుకి నచ్చలేదు.

నాల్గవ ప్రవచనం ఇది. యిస్రాయేలు నుండి ఒక చుక్క రాజదందం పుడతాయి. అనగా వారినుండి ఒక రాజు ఉద్భవిస్తాడు – 24,17. ఈ రాజు దావీదు, మెస్సీయా కూడ. ఇంకా యిస్రాయేలు శత్రురాజ్యాలైన మోవాబు, ఎదోము మొదలైన వాటిని జయిస్తారు.

ఈ ప్రవచనాలన్నీ కూడ యిస్రాయేలు వృద్ధిలోకి వస్తారని చెప్తాయి. వాళ్ళు సొంత రాజ్యాన్ని స్థాపించి శత్రురాజ్యాలను జయిస్తారని చెప్తాయి. ఆ ప్రజలు కనాను దేశంలో ప్రవేశించబోయేపుడు బిలాము ఈలాంటి వాక్యాలు పల్కి వారికి (పేరేపణం పుట్టించాడు. అతడు భావికాలంలో వారికి సిద్ధించబోయే విజయాలను సూచించాడు.

బిలాము దైవ్రప్రబోధం ప్రకారం జీవించినవాడు. దేవుడు చెప్పమన్న సందేశాన్ని మాత్రమే చెప్పేవాడు. అతనికి బాలాకు ఇచ్చే బహుమతులు కాదు, దేవుని చిత్తాన్ని పాటించడం ముఖ్యం. కనుకనే "బాలాకు తన యింటిలోని వెండి బంగారాలను త్రవ్వి నా నెత్తిన పెట్టినా నేను ప్రభువు ఆజ్ఞమీరి ఒక చిన్న పనికూడ చేయను" అన్నాడు–24,13. యిస్రాయేలు ప్రజలు కూడ ఈలాంటి వాళ్ళుగా తయారుకావాలి. దేవుని ఆజ్ఞలకు లొంగి జీవించాలి. ఇతడు నేడు మనకుకూడ అదర్శంగా వుంటాడు. ప్రభువు చిత్తాన్ని పాటించడం మన ధ్యేయం కావాలి.

## 9. బాలు పెయోరు సంఘటనం 25

ఈ యధ్యాయంలో రెండు సంఘటనలు వున్నాయి. మొదటిది పెయోరు సంఘటనం. మోవాబీయులు పెయోరు అనే తావులో బాలు దేవతను కొల్చేవాళ్ళు. వాళ్ళు అక్కడ సంతానోత్సవాన్ని జరుపుకొంటున్నారు. వాళ్ళు బాలు దేవతను నరులకు జంతువులకు సంతానాన్ని ఇచ్చేవాణ్ణిగాను, భూమికి పంటలు ఇచ్చేవాణ్ణిగాను భావించి పూజించేవాళ్ళు. ఈ పూజల్లో వ్యభిచారం కూడ వుండేది. యిస్టాయేలు ప్రజలు కూడ ఈ పూజల్లో పాల్గొని బాలుని ఆరాధించారు. మోవాబు స్ట్రీలతో వ్యభిచారం చేసారు. అన్యదైవాలను పూజించవద్దని దేవుడు ఖండితంగా ఆజ్ఞాపించాడు కదా! కనుక ఇక్కడ వాళ్ళు బాలునుకొల్చి ట్రాప్టులయ్యారు. కనుక దేవుడు ఆ ఉత్సవంలో పాల్గొన్న వారినందరిని వధించమని మోషను ఆజ్ఞాపించాడు. అతడు సమాజంలోని పెద్దలద్వారా దోషులను చంపించాడు-25, 1-5.

పూర్వం బాలాకు రాజు యిస్రాయేలు ప్రజలను నాశం జేయగోరి విఫలుదయ్యాడు. కాని ఆ ప్రజలు పెయోరువద్ద దేవుని ఆజ్ఞమీరి తమ్ముతామే నాశంజేసికొన్నారు. ప్రభువు ఆ ప్రజలను ఆదరిస్తున్నా వారి పాపమే వారిని నాశం జేసింది.

రెండవ సంఘటనం ఇది. సిబ్రీ అనే యిస్రాయేలీయుడు కోస్బీ అనే మిద్యాను జాతి స్త్రీని శిబిరంలోకి తీసికొనివచ్చి పెండ్లిచేసికొన్నాడు. ఈ కార్యం అన్యజాతి స్త్రీలను పెండ్లాడరాదనే మోషే ఆజ్ఞకు కేవలం వ్యతిరేకం. కనుక అహరోను మనుమడు, యొలియాసరు కుమారుడు ఐన ఫీనెహాసు ఈ యిద్దరినీ ఈటెతో పొడిచి చంపాడు. వారి పాపానికి ప్రాయాశ్చిత్తం చేసాడు. పై అక్రమ వివాహంవల్ల ప్రభువు ప్రజల మీదికి అంటురోగాన్ని పంపాడు. కాని దోషుల వధవల్ల ఆ రోగం సమసిపోయింది. ప్రభువు ఫీనెహాసు ఆసక్తినీ భక్తినీ మెచ్చుకొని అతని వంశజులు శాశ్వతంగా యాజక వృత్తిలో కొనసాగుతారని వాగ్దానం చేసాడు. వీళ్లే సాదోకు తెగకు చెందిన యాజకులు. ఈ వర్గం యాజకులను సమర్థించఙానికే రచయితలు ఈ కథను బైబుల్లో చేర్చారు. ప్రభువు మనలను తన ప్రజలనుగా చేసికొన్నంత మాత్రాన్నే చాలదు. మన అంతస్తుకి తగినట్లుగా మనం యోగ్యంగా జీవించాలి.

## 10. మోషేకు అనుయాయి యోషువా 27

మోషేకు చివరి రోజులు సమీపించాయి. అతని అబారీము కొండల్లోని నెబో శిఖరాన్నెక్కి కనాను దేశాన్ని కన్నులార చూసాడు. ఆ పిమ్మట అతడు చనిపోవాలి. కాని తాను మరణింపకముందు యిస్టాయేలీయులకు ఒక నాయకుణ్ణి (ప్రస్తాదించమని అతడు దేవుణ్ణి వేడుకొన్నాడు. (ప్రభువు యోషువాను అతనికి అనుయాయిని చేసాడు. కనుక మోషే యాజకుడైన యెలియాసరుముందు, ప్రజలముందు యోషువాపై చేతులు చాచాడు. అతనిశక్తి యోషువాలోకి దిగివచ్చింది. మోషే తనకు బదులుగా యోషువాను ప్రజలకు నాయకుణ్ణి చేసాడు.

మోషే నేరుగా దేవునినుండి ఆజ్ఞలు స్వీకరించాడు. ఏక నాయకుడుగా పనిచేసాడు. యోషువా ఈలాంటి నాయకుడు కాడు. అతడు యాజకుడైన యెలియాసరుమీద అధారపడాలి. ఈ యాజకుడు దేవుని చిత్తాన్ని యోషువాకు తెలియ జేస్తుంటాడు. అ దైవచిత్తం ప్రకారం యోషువా కార్యాలు జరిపిస్తుంటాడు. ప్రజలకా నాయకుడు లేని లోపం వుండదు. ఆ ప్రజలనులాగే నేడు మనలను కూడ దైవ మార్గాల్లో నడిపించే నాయకులుండాలి. వారికి మనం విధేయులమై యుండాలి కూడ.

# 11. సంఖ్యాకాందం - కైస్తవులు

నేడు ఈ గ్రంథం మనకు నేర్పే పాఠాలు ఇవి :

- 1. ఈ పుస్తకంలో యిస్టాయేలు ప్రజలు కనాను దేశం పొలిమేరలవరకు ప్రయాణం చేసారు. దారిలో ఎన్నో ప్రలోభాలకూ, శిక్షలకూ, క్షమాపణకూ గురయ్యారు. ఈలాగే క్రైస్తవులమైన మనంకూడ ఈ లోకంనుండి పరలోకానికి యాత్ర చేస్తున్నాం. కైస్తవ జీవితం పెద్దయాత్ర. ఈ యాత్రలో మనంకూడ చాలసార్లు పడిపోతాం. కాని క్రీస్తు నాయకుడు మనలను పైకి లేపి ముందుకు నడిపిస్తాడు. అతడు మన తిరుగుబాట్లనూ, పాపకార్యాలను క్షమిస్తాడు. యిస్టాయేలు ప్రజలు ఎంత పాపులైనా ఆ యాదిమ కాలంలో వివిధ జాతుల మధ్య దేవునికి సాక్షులుగా నిల్చారు. నేటి పాపపు ప్రపంచంలో మనం కూడ క్రైస్తవ సాక్షులంగా వుండాలి. మన జీవితం దేవునికి మహిమ కీర్తి కలిగించేలా వుండాలి.
- 2. ఎదారి కాలమంతా ప్రభువు యిస్రాయేలు మధ్య నెలకొనివున్నాడు. అతడు మందసంలో, మేఘంలో, గుడారంలో వుండి ఆ ప్రజను నదిపించాడు. ప్రయాణంలో రేయింబవళ్ళు వారికి దారి జూపిస్తూ వచ్చాడు. అతని సాన్నిధ్య బలంవల్లనే వాళ్ళు సీహోను ఓగులాంటి శత్రురాజులను జయించారు. మన్నా భోజనం వారికి దైవ సాన్నిధ్యాన్ని

నిరంతరం గుర్తు చేస్తుండేది. నూత్న వేదంలో (క్రీస్తు సాన్నిధ్యం మనలను నడిపిస్తుంట్రుంది. విశేషంగా దివృస్మత్పసాదంలో అతని సాన్నిధ్యం అతిబలంగా పనిచేస్తుంటుంది.

- 3. యిస్రాయేలుకు దేవుడు నియమించిన నాయకుడు మోషే. అతడు స్వార్థంలేని సేవామూర్తి. ప్రజలకు దేవుని చిత్తాన్ని తెలియజేసే ప్రవక్త. వారి తరపున మాటిమాటికి విజ్ఞపనంచేసే ప్రార్థనామూర్తి. దేవుని రూపం చూచినవాడు. అతనికి స్నేహితుడు. నూత్న వేదంలో మన (కీస్తే మోషే. మోషే పవిత్ర గుణాలన్నీ ఇంకా అధికంగా (కీస్తులో వున్నాయి. ఈ (కీస్తు నాయకుణ్ణి అనుసరిస్తే మనం తప్పకుండా దివ్యధామం చేరతాం. అతడు మోషే యెత్తిన సర్పంలాగా సిలువ మీదికి ఎత్తబడినవాడు.
- 4. యిస్రాయేలు ప్రజలు మాటిమాటికి దేవునిపై తిరుగుబాటు చేసేవాళ్ళు. ప్రయాణంలో చిన్నచిన్న కష్టాలు ఎదురవగానే మోషేను నిందించేవాళ్ళు. ఈజిఫ్జలో సముద్ర ఉత్తరణంలో ప్రభువు చేసిన అద్భుత కార్యాలను పరిగణించేవాళ్లు కాదు. కడకు దేవుడు వారితో విసిగిపోయి మీలో ఒక్కడుకూడ కనాను దేశంలో అడుగుపెట్టడని శపథం చేసాడు. కడన కాలెబు యోషువాలు మాత్రమే ఆ దేశాన్ని చేరుకొన్నారు. ఈ ప్రజల్లాగ మనం దేవునిపై తిరుగుబాటు చేయకూడదు. అతడు మనకు చేసిన నానా వుపకారాలను తలంచుకొని అతన్ని నమ్మడం నేర్చుకోవాలి. కష్టాల్లో అతనికి విధేయులం కావాలి.
- 5. ఈ గ్రంథంలోని అంశాలను కొన్నిటిని నూత్నవేదం పేర్కొంటుంది. అక్కడ దేవుడు ప్రజల మధ్య వసించడాన్ని మనసులో పెట్టకొనే యోహాను "వాక్కు మానవుడై మన మధ్య వసించాడు" అని వ్రాసాడు -1,14. మోషే కంచు సర్ఫాన్ని గడెమీదికి ఎత్తడానికి క్రీస్తుని సిలువమీదికి ఎత్తడానికీ పోలిక వుంది. 3,14-15. యెడారిలో దేవుడిచ్చిన మన్నాకీ మన దివ్య స్టర్ఫ్రసాదానికీ సామ్యం వుంది. ఎడారిలో యిస్టాయేలీయుల శోధనలకూ నేటి మన శోధనలకూ పోలిక వుంది. పౌలు భక్తుడు యిస్టాయేలీయుల ఏడారి శోధనలు మనకు కూడ వస్తాయని చెప్పాడు 1 కొ 10, 1-11. కనుక సంఖ్యా కాండంలోని అంశాలు నేటికీ మన జీవితంలో కొనసాగుతూనే వున్నాయి అని చెప్పాలి.
- 6. మోషే రాతిబండను చవరగా దానినుండి అద్భుతంగా నీళ్లు పారాయి సంఖ్యా 20,11. ప్రాచీన కైస్తవ రచయితలు ఈ రాతి బండలో, సిలువమీద తెరవబడిన క్రీస్తు ప్రక్కను చూచారు. రాతిబండనుండి నీళ్ళు వెలువడినట్లె క్రీస్తు ప్రక్కనుండికూడ నీళ్లు వెలువడ్డాయి యోహో 19,34. ఈ నీళ్ళు పవిత్రాత్మ, జ్ఞానస్నాన జలాలు. ఈలా సంఖ్యా కాండ కైస్తవులమైన మనకు ఎన్నో మంచి జ్ఞాపకాలు (పేరణలు పుట్టిస్తుంది.

# 7. ಯೌಬು ಶಿಥ

లైబులు భాష్యం - 67

#### **విషయసూచి**క

| 1. | యోబు పరీక్షలు                                   | 118 |
|----|-------------------------------------------------|-----|
|    | 1. సమస్య                                        | 118 |
|    | 2. యోబు దృష్టాంతం                               | 119 |
| 2. | యోబు సంభాషణలు                                   | 121 |
|    | 1. యోబు స్నేహితులు                              | 121 |
|    | 2. మొదటి సంభాషణం – యోబు తెలియక చేసిన పాపాలు     | 122 |
|    | 3. రెండవ సంభాషణం – అతదు దుష్టడై యుందాలి         | 126 |
|    | 4. మూడవ సంభాషణం – వేషధారియై యుందాలి             | 128 |
|    | 5. ఎలీహు సంభాషణం – శ్రమలు పాపంనుండి వారిస్తాయి. | 133 |
| 3. | దైవ సాక్షాత్మారం                                | 134 |
|    | 1. దేవుని సృష్టిమాహాత్మ్యం                      | 134 |
|    | 2. యోబు లొంగుబాటు                               | 136 |
|    | 3. పాక్షికమైన సమస్యా పరిష్కారం                  | 138 |
|    | 4. క్రీస్తు సిలువ నుండి సమస్యా పరిష్కారం        | 139 |
|    | 5. యోబు మరల సిరిసంపదలు పొందదం                   | 140 |
|    | 6. విజ్ఞాన స్తవం                                | 141 |

# 1. యోబు పరీక్షలు

## 1. సమస్య

అన్ని కాలాల్లోను అన్ని దేశాల్లోను నరులు బాధలకు గురౌతూనే వచ్చారు. విశేషంగా మంచివాళ్ళు బాధలకు గురికావడం చాలమందికి ఆశ్చర్యం కలిగించింది. సజ్జనుడు శ్రమలెందుకు అనుభవించాలి అనే ప్రశ్నకు ప్రపంచంలో చాలమంది తాత్వికులు సమాధానం ఆలోచించారు.

పూర్వవేదం, భగవంతుడు దుష్టులను వ్యాధి బాధలతో దండిస్తాడనీ వాళ్ళకు ద్రూస్వకాలిక జీవితాన్ని మాత్రమే దయచేస్తాడనీ చెప్తుంది. సజ్జనులకు సుఖాలూ దీర్ఘకాలిక జీవితమూ (పసాదిస్తాడనీ వాకొంటుంది. కాని నిత్యజీవితంలో ఈ నూత్రం తారుమారయిందేమో ననిపిస్తుంది. దుష్టులు సుఖభోగాలతో దీర్ఘకాలం జీవిస్తున్నారు. సజ్జనులను శ్రమలు దాపురిస్తున్నాయి. వాళ్ళు అకాలమృత్యువువాత బడుతున్నారు. మరి దేవుని న్యాయం ఏమైనట్లు? ఈ సమస్యనే యిర్మీయా (ప్రవక్త యిలా వ్యక్తం చేసాడు.

"ప్రభూ! నీవు న్యాయం తప్పేవాడివి కాదు ఐనా నేను నీకు ఫిర్యాదు చేస్తున్నాను దుష్టులు వృద్ధిలోకి రానేల? ద్రోహులు అభివృద్ధి చెందనేల? నీవు వాళ్ళను మొక్కల్లా నాటగా వాళ్ళు ఎదిగి పండ్లు ఫలిస్తున్నారు నీవు వాళ్ళ పెదవులమీద వున్నావుగాని వాళ్ళ హృదయాల్లో లేవు" - 12, 1-2.

దుర్మార్గులకు సుఖాలెందుకు నీతిమంతులకు కష్టాలెందుకు అనే ట్రశ్న బహు ట్రాచీనమైంది. అధునాతనమైంది కూడ. ఇన్నివేల యేంద్లనుండి మేధావులు ఈ ట్రశ్నకు జవాబును ఆలోచిస్తున్నా నేటికీ దీనికి తృప్తికరమైన సమాధానం లభించదు. ఈ సమస్యకు పరిష్కారం సూచించడానికే యోబు గ్రంథంకూడ పుట్టింది. సామాన్య పాఠకులకు ఈ పుస్తకం సులభంగా అర్థంకాదు. ఐనా దీనిలో చాల లోతైన భావాలున్నాయి. ఈ పుస్తకంలోని ట్రశస్త్ర భావాలను కొన్నిటినయినా మన పాఠకలోకానికి అందించాలన్న తపనతోనే ఈ చిన్ని పొత్తాన్ని తయారుచేసాం.

## 2. యోబు దృష్టాంతం

యోబు ఊజు దేశీయుడు. అతడు సంపన్నుడు. పొలాలతో పసుల మందలతో. సిరిసంపదలతో హాయిగా కాలం గడుపుతున్నాడు. పూర్వవేద ప్రజలు సంతానాన్ని దేవుని దీవెనగా భావించేవాళ్ళు. యోబుకి ఏడ్గురు కొడుకులూ ముగ్గురు కూతుళ్ళూ వున్నారు. అనగా దేవుడు అతన్ని సమృద్ధిగా దీవించాడని భావం. అతడు దోషరహితుడు, ధర్మాత్ముడు, పాపానికి దూరంగా వుండేవాడు. కనుక అతడంటే దేవుడికి యిష్టం.

ఓ దినం దేవదూతలూ సాతానూకూడ దేవుడ్డి దర్శించడానికి వచ్చారు. దేవుడే సంభాషణం ప్రారంభించి "నీవు నా సేవకుడైన యోజుని చూచావా?" అని సాతానుని అడిగాడు – 1,8.పిశాచానికి యోజు భక్తిమీద నమ్మకం అట్టే లేదు. అతడు స్వార్థపరుడని దాని భావం. కనుక అది దేవునితో "యోజు తమరిపట్ల వట్టినే భయభక్తులు చూపడం లేదు" అంది–1,9. అనగా యోజు దేవుడు తనకు దయచేసిన భోగభాగ్యాలకోసం అతన్ని సేవిస్తున్నాడని పిశాచం భావం. అది "మీరు యోజు ఆస్తిపాస్తులన్నీ తీసికోండి: అతడు మీ మొగం ముందటనే మిమ్ము శహించి తీరుతాడు" అని సవాలు చేసింది. దేవుడు పిశాచం సవాలుని అంగీకరించాడు. "యోజు భక్తుడో కాదో నీకే తెలుస్తుంది. అతని యాస్తిపాస్తులన్నీ నీ యధీనంలో వుంచుతూన్నాను. నీవు అతని వంటిమీద మాత్రం చేయి పెట్టవద్దు" అన్నాడు దేవుడు. దీనితో యోజుకి తిప్పలు ప్రారంభమయ్యాయి – 1,12.

పిశాచం యోబుని రెండుసార్లు పరీక్షించింది. మొదటి పరీక్షలో శత్రువులు వచ్చి యోబు పనుల మందలన్నీ తోలుకొనిపొయ్యేలా చేసింది. అతని కొడుకులూ కూతుళ్ళూ విందారగిస్తూండగా గాలివాన వీచి యిల్లు కూలిపడి వాళ్ళంతా చనిపోయేలా చేసింది. ఈలా సాతాను యోబుని ఒక్కరోజులో బికారిని చేసింది.

ఈ విధంగా తన ఆస్తిపాస్తులూ సంతానమూ నాశమై పోగా యోబుకి దుఃఖం కలిగింది. అతడు సంతాప సూచకంగా వంటిమీది బట్టలు చించుకొన్నాడు. తల గొరిగించుకొన్నాడు. తాను దైవచిత్తానికి లొంగానని తెలియజేస్తూ నేలమీద బోరగిలబడి దేవుడికి దందం పెట్టి

> "నేను దిగంబరుడనుగానే తల్లి కడుపునుండి వెలువడ్డాను మళ్ళా దిగంబరుడనుగానే యిక్కడినుండ వెళ్ళిపోతాను ట్రభువు దయచేసిన వాటినన్నిటినీ మళ్ళా తానే తీసికొన్నాడు అతని నామానికి స్తుతి కలుగునుగాక"

అన్నాడు – 1,21. ఇవి ఆ మహాభక్తుని నోటినుండి వెలువడిన ముత్యాల్లాంటి వాక్యాలు. ఇన్ని దురదృష్టాలు వాటిల్లినా యోబు దేవుణ్ణి దూషించి పాపం కట్టుకోలేదు. యోబు నిస్వార్థపరుడని రుజువయింది. అతడు దేవుని కొరకే దేవుణ్ణి కొలుస్తున్నాడని తేలింది. పరీక్షలో పిశాచం ఓడిపోయింది. ఐనా అది తన ఓటమిని అంగీకరించలేదు. యోబు కపట భక్తుడనే దాని నమ్మకం.

రెండవ పరీక్షలో పిశాచం దేవునితో ఈలా వాదించింది. "యోబు ఆస్తిపాస్తులు పోయాయేగాని అతని ప్రాణానికేమీ ముప్పు వాటిల్లలేదు. నరుడు నమస్తాన్ని వదలుకొనైనాసరే తన ప్రాణాన్ని కాపాడుకోగోరుతాడు. మీ మట్టకు మీరు యోబు శరీరానికి హ్ాని తలపెట్టండి, అతడు మీ మొగం ముందటనే మిమ్ము శపించి తీరుతాడు" అంది – 2,4. దేవుడు రెండవసారిగూడ పిశాచం సవాలుని అంగీకరించాడు. "నేను యోబుని నీ యధీనంలో వుంచుతున్నాను. నీవు అతని ప్రాణాలు మాత్రం ముట్టుకోవద్దు" అన్నాడు – 2,4–6.

మొదటి పరీక్షలో పిశాచానికి యోబు అస్తిపాస్తులమీద మాత్రమే అధికారం లభించింది. ఈ రెండవ పరీక్షలో దానికి అతని దేహంమీద కూడ పెత్తనం లభించింది. అది యోబుని చంపకూడదు కాని, అతని శరీరానికి ఎన్ని బాధలయినా కలిగించవచ్చు.

సాతాను యోబు శరీరాన్ని అరికాలినుండి నడినెత్తి వరకూ మ్రణాలతో నింపింది. ఆ పుండ్లనుండి చీమూ రసీ కారుతున్నాయి. అతన్ని చూచి అందరూ అసహ్యించుకొన్నారు. అతడు దుఃఖాన్ని భరించలేక జనానికి దూరంగా తొలగిపోయి ఓ దిబ్బమీద కూర్చున్నాడు. చిల్లపెంకుతో తన కురుపులను గోకుకో నారంభించాడు.

ఈలాంటి బాధాకరమైన పరిస్థితుల్లో పానకంలో పుడకలా యోబు భార్య వచ్చింది. అమె పెనిమిటిని జూచి "నీవింకా దోషరహితుడవుగానే మనుగడ సాగిస్తున్నావా? దేవుడు నీకు ఇన్ని తిప్పలు పెట్టాడు. నీవు చావకముందు అతన్ని నోరార శపించి చావు అంది. కాని యోబు మహాభక్తుడు. ఇతరుల దుర్బోధలకూ (ప్రలోభాలకూ లొంగేవాడు కాదు. అతడు భార్యతో "నీవు వట్టి తెలివితక్కువ దానిలా మాట్లాడుతున్నావు. దేవుడు మనకు శుభాలు దయచేసినపుడు హాయిగా అనుభవించాం. ఇపుడు కీడులను పంపితే మాత్రం స్వీకరించవద్దా?" అన్నాడు-2,9-10. ఈ మాటలతో అతడు స్వార్థపరుడు ఎంతమాత్రమూ కాదనీ, దైవచిత్తానికి లొంగివుండేవాడనీ రూధిగా తేలిపోయింది. అన్ని దురదృష్టాలు వాటిల్లినా యోబు దేవుణ్ణి పల్లెత్తి మాట అనలేదు.

ఇక్కడ యోబు భార్య మనందరిలాంటిది. మనమంతా లాభాలకోసం దేవుణ్ణి సేవిస్తాం. కష్టాలు రాగానే అతనిమీద సమ్మర్లుపడతాం. అతన్ని విడనాడతాంగూడ. కాని యోబు మనలాంటివాడు కాదు. అతడు దేవునికోసమే దేవుణ్ణి కొలిచే భక్తుడు. దేవుడే యోజునిగూర్చి "అతడు దోషరహితుడు. ధర్మాత్ముడు. దేవునిపట్ల భయభక్తులు కలవాడు. పాపానికి దూరంగా వుండేవాడు. అలాంటివాడు మరొకడు భూల్తోకంలో లేడు" అని సాక్ష్యమిచ్చాడు–1,8. ఈ సందర్భంలో యోజు భార్య పెనిమిటిపట్ల ప్రలోభకారిణిగా వ్యవహరించింది. పూర్వం ఏవ ఆదాముని ప్రలోభపెట్టి అతనిచేత పండు తినిపించిందని వింటున్నాం. యోజు భార్యకూడ భర్తపట్ల ఈ లోభకారిణి పాత్రనే నిర్వహించింది. కాని యోజు ఈ శోధనలన్నిటికీ తట్టుకొని తాను దైవచిత్తానికి కట్టువడి వుండేవాణ్ణని నిరూపించుకొన్నాడు.

## 2. యోబు సంభాషణలు

యోబు కథ ఇంతటితో ముగియలేదు. అతని శ్రమలు చాల కాలం కొనసాగాయి. ఆ ఘోరబాధల్లో తాలిమీ కోల్పోయి అతడు దేవునిమీద తిరగబడ్డాడు. నేను ఏ పాపమూ ఎరుగనుకదా, నీవు నన్ను ఈలా యెందుకు శిక్షిస్తున్నావో చెప్పమని దేవుడ్డి సవాలు చేసాడు. ఈ సంఘటనని ఆధారంగా తీసికొని యోబుగ్రంథ రచయిత సజ్జనులకు బాధలెందుకు వస్తాయి అనే సమస్యకు పరిష్కారం చూపించదానికి పూనుకొన్నాడు. కనుక మనం యోబు సంభాషణలను జాగ్రత్తగా పరిశీలించి చూడాలి.

# 1. యోబు స్నేహితులు

యోబుకి ముగ్గరు ప్రాణస్నేహితులున్నారు. వాళ్ళు టేమాను నగరవాసియైన యెలీఫాసు, షూహాదేశీయుడైన బిల్దదు, నామాదేశీయుడైన సోఫరు. (తర్వాత నాల్గవ స్నేహితుడైన యెలీహుకూడ కన్ఫిస్తాడు). ఆ మిత్రులు మువ్వురూ యోబు కష్టాల్లో వున్నాడని విని అతన్ని వోదార్చడానికి పయనమై వచ్చారు. వాళ్ళు యోబునిచూచి శోకించారు. అతని ప్రక్కనే నేలమీద చతికిలబడి ఏడురాత్రులూ ఏడుపగళ్ళూ మౌనంగా గడిపారు. యూదుల సంప్రదాయం ప్రకారం బాధల్లో వున్న వ్యక్తి మాట్లాడిందాకా ఓదార్చేవాళ్ళు మాట్లాడకూడదు. ఇక్కడ యోబు మౌనంగా వుండడంచేత అతని మిత్రులు కూడ వారం రోజులు మౌనంగా వుండిపోవలసి వచ్చింది-2, 12-13.

సరే, వారం రోజులయ్యాక యోబు స్నేహితులతో సంభాషణలు మొదలెట్టాడు. ఈ సంభాషణల్లో ఒక్కో స్నేహితుడూ యోబుకీ బుద్ధిమతులు చెహ్తాండగా యోబు వాళ్ళకు ఉచితరీతిని జవాబిస్తూంటాడు. ఈలా ముగ్గురు మిత్రులచుట్టూ మూడు పెద్ద సంభాషణలు నడిచాయి. వీటిని క్రమంగా పరిశీలిద్దాం.

## 2. మొదటి సంభాషణం

తెలియక చేసిన పాపాల ఫలితంగా యోబుకి శిక్ష

యోబు తాను తెలియక చేసిన పాపాలకు ఫలితంగా శిక్ష ననుభవిస్తున్నాడు కాబోలు అనుకొన్నారు స్నేహితులు. మనం బుద్ధిపూర్వకంగా కాకపోయినా బలహీనతవల్లా అజ్ఞానంవల్లా దేవుని ఆజ్ఞలుమీరి పాపం కట్టుకొంటూంటాం. యోబుకూడ ఈలాగే చేసివుండాలి. కనుక అతడు పశ్చాత్తాపపడితే దేవుడు అతని తప్పిదాలను మన్నిస్తాడు అని హితోపదేశం చేసారు మిత్రులు. విశేషంగా టేమాను నగరవాసియైన యెలీఫాను యోబుకి హితబోధ చేస్తూ

> "ఏ నరుడైన దేవుని యెదుట నిర్దోషిగా కన్ఫిస్తాడా? ఎవడైన సృష్టికర్తముందట పవిత్రుడుగా చూపడతాడా? దేవుడు స్వర్గంలోని తన సేవకులనే నమ్మడు అతడు దేవదూతల గణంలోనే తప్పులు పడతాడు ఆలాంటివాడు మట్టితో జేయబడిన మర్త్యుని, దుమ్మునుండి తయారైన నరుని,

చిమ్మటవలె చితికిపోయే మానవుని నమ్ముతాడా?"

అని ప్రశ్నించాడు- 4,17-19. కనుక యోబుకూడ తప్పుచేయడంలో ఆశ్చర్యంలేదు. ఐనా అతడు పశ్చాత్తాపపడితే చాలు దేవుడతన్ని మన్నిస్తాడు

> "దేవుడు శిక్షించి చక్కదిద్దే నరుడు ధన్యుడు కనుక నీవు ప్రభువు శిక్షకు కోపించవద్దు దేవుడు గాయపరచేవాడు, కట్టుకట్టేవాడు కూడ దెబ్బలు కొట్టేవాడు, చికిత్సచేసేవాడు కూడ"

అని చెప్పాడు – 5, 18–19. అలాంటి దేవుణ్ణి శరణు వేదమన్నాడు. ఇంకా యెలీఫాసు "వ్యధలు మట్టిలోనుండి పుట్టుకరావు

తిప్పలు నేలలోనుండి మొలకెత్తవు

పక్షి ఆకాశానికి ఎగిరినంత సులువుగా

నరుడు తన తిప్పలు తానే కొనితెచ్చుకొంటాడు"

అని పల్మాడు – 5,6–7.

కాని యోబుకి ఈ యాలోచన నచ్చలేదు. తాను నిర్దోషిననే అతని నమ్మకం. అతడు తన బాధలను (ప్రస్తావిస్తూ "సంతాపమే నా కాహారమైంది నా నిట్టూర్పులకు అంతమేలేదు నేను దేనికి వెరుస్తున్నానో, దేన్నిగూర్చి భయపడుతున్నానో అదే జరిగింది నాకు శాంతి సమాధానాలు లేవు నా శ్రమల కంతం లేదు"

అని వాపోయాడు - 3, 24-26.

ఇంకా తాను పుట్టిన దినాన్ని శపిస్తూ

"నేను పుట్టిన దినం నశించుగాక ఒక మగబిద్ద ఆమె కడుపున పడ్డాడని

మా యమ్మనుగూర్చి వార్త పుట్టినరేయి నశించుగాక" అని అంగలార్చాడు–3,1-3. కాని మళ్లా కొంచెం పస్తాయించుకొని, తన తొందరపాటుకి పశ్చాత్తాపపడుతూ "నా బాధలను తూయగలమేని,

నా వృధలను తక్కెడలోబెట్టి తూయజాలుదుమేని అవి సముద్రపు టిసుకదిబ్బలకంటె ఎక్కువ బరువుగా వుంటాయి కనుక నేను తాలిమిమాలి మాటలాడాను

ప్రభువు బాణాలు నా దేహంలో గుచ్చుకొన్నాయి

నా హృదయం వాటి విషంతో నిండిపోయింది

ప్రభువు పంపే యాతనలు

నా మీదికి బారులుతీరి వచ్చాయి"

అని వాపోయాడు -6, 1-3. ఇక్కడ యుద్ధంలో విరోధి బాణాలు రువ్వినట్లుగా ప్రభువు యోబుమీద అమ్ములు విసరాడని భావం. అతడు స్నేహితులను జూచి మీరు నన్ను ఓదార్చడానికి మారుగా నా మీద తప్పుపడుతున్నారని నిష్ఠరాలు పలికాడు

'నేనేమి శిలనా?

నాది యిత్తడి దేహమా యేమి?

ఇక నాలో ఏమిశక్తి మిగిలియున్నది?

ఇక నాకు దిక్కేమి కలదు?

నిరాశ వలన దేవుడ్డి నమ్మలేనివాళ్ళకి స్నేహితుల యందదంద లెంతైనా యావశ్యకంకాదా?" అని నేస్తులను నిందించాడు– 6,12–14. "నా దోషమేమిటో మీరే నిరూపించండ"ని మిత్రులను సవాలు చేసాడు – 6,24.

> పాపం అతనికి పందుకొంటే నిద్రపట్టేది కాదు "నేను ఏలాంటి ఆశలూ లేకుండానే నెలలు గడిపాను విచారంతో రాత్రులు వెళ్ళబుచ్చాను నేను పందుకొన్నపుడు పగలెప్పుడు వస్తుందా అనుకొంటాను పడకనుండి ఎప్పుడు లేస్తానా అనుకొంటాను వేకువదాక నిద్రపట్టక బాధపడతాను నా యొడలినిండ పుండ్లులేచి పురుగులు పద్దాయి నా చర్మం పగిలి రసి కారుతూంది ప్రభూ! నా జీవితం శ్వాసవలె క్షణికమైంది నాకిక యెట్టి యానందాలూ లేవు పూర్పం నన్నెరిగిన వారికి నేనిక కన్పింపను నీవు నన్ను చూడగోరినా నేనిక దొరకను"

అని శోకించాడు -7, 3-8.

దేవుడు తనపట్ల నిరంకుశంగా ప్రవర్తించి నిర్దోషియైన తన్ను నిష్మారణంగా శిక్షిస్తున్నాడని అపోహపడ్డాడు యోబు

"దోషిని నిర్దోషిని గూడ

అతదు సమంగానే నాశం చేస్తాడు

నిర్దోషి తలవని తలంపుగా నాశంకాగా

దేవుదు నవ్వి వూరకుంటాదు"

అని ఫిర్యాదు చేసాడు – 9, 22–23. ఇంకా, తాను బాలుడుగా వున్నపుడు తెలిసీ తెలియక చేసిన పాపాల కొరకు దేవుడు తన్ను క్రూరంగా దండిస్తున్నా దేమోనని కూడ శంకించాడు.

"నేను బాలుణ్ణిగా వున్నపుడు చేసిన పాపాలకు నీవు నామీద ఘోరమైన నేరాలు మోపుతున్నావు నీవు నా పాదాలను బండకొయ్యలో బిగించావు నా మార్గాలనూ అడుగుజాడలనూ గుర్తుపట్టావు నేను చివికిపోయిన కొయ్యలాగ, చిమ్మటలు కొట్టిన బట్టలాగ తుత్తినియలయ్యాను" అని వాపోయాడు – 13, 26–28.

దేవుడు తాను తప్పుచేసినపుడు తన్ను పట్టుకొని దందించడానికి కాచుకొని వున్నాడనీ, అతడు వట్టి మోసగాడనీ ఫిర్యాదు చేసాడు "నీవే నన్ను సృజించి నాకీ రూపాన్ని దయచేసావు కాని నీవే నన్నిపుడు నాశం చేయబూనావు నీవు నన్ను మట్టినుండి మలిచావు తిరుగా నన్ను మట్టిపాలు చేస్తావా? పాలనుండి వెన్న యేర్పడినట్లుగా నీవు నన్ను మాతృగర్భాన రూపొందించావు చర్మాన్ని నాకు వస్త్రంవలె తొడిగావు ఎముకలతో నరాలతో నన్ను బట్టనువలె నేసావు అటుపిమ్మట నాకు వూపిరిపోసి అనురాగంతో నన్ను పరామర్శించావు కాని యింత చేసినపుడు కూడ నీవు మోసంతో వర్తించి నాకు హానిచేయడానికి తరుణం కొరకు వేచివున్నావని ఇప్పుడు నేను గుర్తించాను నేను పాపం చేసినపుడు నాకు క్షమాభిక్షను నిరాకరించవచ్చునని నీవు కనిపెట్టుకొని వున్నావు" అని దేవునిమీద నేరం మోపాడు - 10, 8-14.

> "నేనేమి తప్పుచేసాను? ఏమి పాపాలు కట్టుకొన్నాను? ఏ యపరాధాలు సల్పాను? ఏ యాజ్ఞలు మీరాను? నీవిపుడు మొగం చాటుచేసికోనేల? నన్ను నీ శత్రువునిగా భావింపనేల? గాలికెగిరిపోయే ఈ యాకునా నీవు భయపెట్టేది? ఎండిపోయిన ఈ తాలునా నీవు వెన్నాడేది?"

అని దేవుణ్ణి దబాయించాడు- 13, 23-25.

కడన దేవునిమీద తిరగబడుతూ

తాను నిర్దోషినని యోబు వాదం సారాంశం. నిర్దోషియైన తానెందుకు బాధలనుభవించాలో అతనికే అర్థంకాలేదు. ఔను, బాధలు వచ్చినపుడు సహించడం ఎంత దుర్భరం! దేవునిమీద మొరపడకుండా వుండడం ఎంత కష్టం! ఇక్కడ (శమలకు తట్టుకోలేక భగవంతునిమీద సుమ్మర్లుపడే యోబు మనకందరికీ ప్రతీకగా వుంటాడు. కష్టాలు వచ్చినపుడు భగవంతుని చిత్తానికి లొంగేవాళ్ళు మనలో ఎంతమంది?

#### 3. రెండవ సంభాషణం

#### యోబు దుష్టుడై యుండాలి

మిత్రులు పశ్చాత్తాపపడమని పదేపదే చెప్పినా, యోబు పశ్చాత్తాపపడకుండా నేను నిర్దోషినని వాదిస్తున్నాడు. కనుక అతడు దుష్టుడూ, పాపీ ఐయుండాలి అనుకొన్నారు మిత్రులు. అందుచేత వాళ్ళు నీవు పశ్చాత్తాపపడు. లేకపోతే దుష్టులందరిలాగే దేవుడు నిన్నుకూడ నాశం చేస్తాడు అని హెచ్చరించారు. ముఖ్యంగా యెలీఫాసు

> "అసలు ఏ నరుడు విశుద్ధడో చెప్పు? నారికి జన్మించి నరులలో ఫుణ్యశీలు డెవడు? ప్రభువు దేవదూతలనే నమ్మడు దూతగణాలే అతని కంటికి నిర్దోషంగా కన్పించవు అలాంటప్పుడు పాపాన్ని నీటినివలె మింగివేసే చెబ్బరజాతికి చెందిన నికృష్ణ మానవుడా అతని దృష్టిలో నిర్మలుడు?"

అని ప్రశ్నించాడు – 15,14–16. కాని యోబు దుర్మార్గులందరు నాశమైపోతున్నారా అని యెదురుప్రశ్న లేస్తూ

> "దుర్జనుల దీపం ఆరిపోదేల? వాళ్ళకు వినాశం దాపురించదేల? దైవకోపం వాళ్ళను నాశం చేయదేల? గాలికి గడ్డిపోచలాగాను, సుడిగాలికి కళ్ళంలోని పొట్టులాగాను వాళ్ళు కొట్టుకొని పోరేల?"

అని అడిగాడు – 21, 17 –18. అందుకు మిత్రులు, దుర్మార్గులు మొదటలో గాకపోయినా తర్వాతనయినా నాశంగాక తప్పదని జవాబిస్తూ "దుర్మార్గుడు స్వల్పకాలం మాత్రమే వృద్ధిజెందుతాడు వాని సంబరం కొద్దికాలం మాత్రమే నిలుస్తుంది దుష్టుడు ఆకాశం వరకు ఎదిగి మేఘమండలం తాకవచ్చుగాక చివరి కతడు ధూళివలె యెగిరిపోతాడు ఫూర్వమతన్ని యెరిగి వున్నవాళ్ళు ఇప్పుడతడేమయ్యాడని ప్రశ్నిస్తారు అతడు స్వప్నంలాగ మరుగైపోతాడు నిద్దరలో కన్పించిన దృశ్యంలా మాయమైపోతాడు" అని చెప్పారు – 20, 5–8.

> ఈ పట్టన యోబు తన బాధల్ని స్మరించుకొని "నేను దిగులుతో గోనె తాల్చాను ఓడిపోయి యీ మంటిమీద బోరగిల బడ్దాను ఏడ్చిఏడ్చి నా మొగం కందింది నా కన్నులు వాచి నల్లబడ్డాయి ఐనా నే నేపాపమూ చేయలేదు

నా ప్రార్థనలో చిత్తశుద్ది లోపించలేదు"

అని విలపించాడు 16, 15-17. తన దుఃఖాన్ని తనలోనే దిగమింగుకొంటూ

నా సమాధే నాకు తండ్రి అనీ

నన్ను తినివేసే పురుగులే

నాకు తల్లీ తోబుట్టువులు అనీ నేను వాకొంటాను

ఇక నాకు ఆశ యెక్కడిది?

నాకు మంచిరోజు లున్నాయని యెవరైనా పూహిస్తారా?"

అని కుమిలిపోయాడు – 17, 14–16. దేవుడు తనపట్ల శ్యతువులా ప్రవర్తిస్తున్నాడని వాపోతూ

> "నన్ను అణగద్రొక్కినవాడు దేవుడేనని తెలిసికొనండి నన్ను బంధించడానికి వలపన్నినవా దతడే అతడు నా త్రోవకు అడ్డం కల్పించాడు నా మార్గాన్ని చీకటితో కప్పివేసాడు నా పరువుని మంటగలిపి

నా పేరుప్రఖ్యాతుల్ని నాశంచేసాడు నలువైపులనుండి నన్నెదిరించి కూలద్రోసాడు నా యాశని మొక్కనులాగ పెరికివేసాడు అతని కోపం నామీద రగుల్కొంది అతడునన్ను తన శ్యతువునిగా భావించాడు" అని నిట్టార్పు విడిచాడు – 19, 6–11.

కాని అతడు మహాభక్తుడు. కనుక మళ్ళా ప్రభువుని నమ్మాడు. ఆ ప్రభువు తన బాధలను తప్పక తొలగిస్తాడని విశ్వసించి

> "నా విమోచకుడు సజీవుడుగా వున్నాడనీ అతడు కడన నన్ను సమర్ధించితీరతాడనీ నాకుతెలుసు నా దేహం క్షీణించిపోయినా ఈ శరీరంతోనే నేను ప్రభువుని దర్శిస్తాను నా యీ నేత్రాలు స్వయంగానే అతన్ని చూస్తాయి అతడు నాకు పరాయివాడేమి కాదు"

అని వాకొన్నాడు – 19, 25–27. అనగా తాను ట్రతికి వుండగానే దేవుడు తనకు దర్శనమిచ్చి తన కష్టాలను తొలగించి, తన్ను నిర్దోషినిగా ప్రకటిస్తాడని యోబు ఆశించాడు.

దేవుడు తనకు అన్యాయం చేసాడనికానీ, అతడు పక్షపాతి అనికాని యోబు యొక్కడా చెప్పడు. అతడు తనకు దర్శనమీయడంలేదనీ, తన మొర విన్పించుకోవడం లేదనీ యోబు బాధ. భక్తుడు కష్టాల్లో మొరపెట్టుకొన్నా దేవుడు తన్ను పట్టించుకోకపోతే యేలా వుంటుంది? ఎంత ప్రార్థనం చేసినా దేవుడు మనకు దూరంగా వున్నాడు అన్పిస్తుంటే సహించడం యేలా? యోబు వృధ యిదే.

యోబుకి తన తరపున తాను దుష్టుడను కానని తెలుసు. దేవుని తరపున దేవుదు అన్యాయం చేసేవాడు కాదనికూడ తెలుసు. ఐనా ఆ ప్రభువు తన్ను పట్టించుకోవడం లేదు, తన వేడికోలును ఆలించడంలేదు. ఈ పరిస్థితిని యోబు భరించలేకపోయాడు.

## 4. మూదవ సంభాషణం

#### యోబు వేషధారియై యుండాలి

యోబు నేను నిర్దోషినై గూడ (శమలనుభవిస్తున్నానని మాటిమాటికి చెప్పడం జూచి మిత్రులతన్ని వేషధారినిగాను కపటభక్తునిగాను గణించారు. అతడు తాను రహస్యంగా చేసిన పాపాలకు శిక్షననుభవిస్తున్నాడని యెంచారు. ముఖ్యంగా యెలీఫాసు "అనంతమైన నీ దుష్టవర్తనానికి, లెక్కల కందని నీ దుష్కార్యాలకు దేవుడు నిన్ను దండిస్తున్నాడు తోడివారు నీవద్ద అప్పుతీసికొన్న సొమ్ముకి నీవు వాళ్ళ బట్టల్ని కుదువసొమ్ముగా పుచ్చుకొని వాళ్ళను దిగంబరులను గావించావు నీవు ఆకలిగొన్నవాళ్ళకి పిడికెడు కూడు పెట్టలేదు దప్పికగొన్నవాళ్ళకి (గుక్కెడు నీళ్ళీయలేదు నీవు బలవంతుడివి కనుక పేదల పొలాలు కాజేసావు వితంతువులను వట్టిచేతులతో పంపివేసావు అనాథులకు అన్యాయం చేసావు"

అని అతన్ని నిందించాడు – 22, 5–9. ఇప్పుడైనా పశ్చాత్తాపపడితే దేవుని దయవల్ల ట్రాతికిపోతావని హెచ్చరించాడు. నీ పాపకార్యాలు వదలుకొమ్మని హితబోధ చేస్తూ

"నీవు వినయంతో దేవునివద్దకు తిరిగిరా

నీ యింటినుండి పాపకార్యాలెల్ల పారద్రోలు

నీ బంగారాన్ని ధూళిగా యెంచి బయట పారవేయి

నీ మేలిమి బంగారాన్ని యేటియొడ్డన దొరికే

చిన్న రాళ్ళనుగా భావించి బయట విసరివేయి

అప్పుడు దేవుడే నీకు బంగార మౌతాడు

ఆ ప్రభువే నీకు వెండికుప్ప ఔతాదు

అప్పుడు దేవుడు నీకు అనందనిధి ఔతాడు

నీ వతన్ని విశ్వసిస్తావు"

అని చెప్పాడు - 22, 26-36.

ఐనా యోబు తాను పాపినని వొప్పుకోలేదు. అతని అపరాధమేమిటో అతనికి తెలియలేదు. దేవుడు తన్నీలా యెందుకు శిక్షిస్తున్నాడో అసలే తెలియలేదు. ఈలాంటి పరిస్థితుల్లో యోబు ఆ ప్రభువుని దర్శించాలనీ అతని వాక్కులు వినాలనీ యెంతో వుబలాటపడ్డాడు. ఐనా ప్రభువు అతనికి దూరంగా వుంటాడేగాని అతని కంటికి కన్పించదు. ఆ భక్తునికి శారీరక వృధలకంటెగూడ దేవుణ్ణి దర్శించలేకపోయాననే మానసికవృధ అధిక ఘోరమనిపించింది. కనుక "ఆ ప్రభువుని సమీపించే మార్గం, అతన్ని చేరుకొనే విధానం తెలిస్తే యెంత బాగుంటుంది! అప్పుడు నా అభియోగాన్ని అతనికి తెల్పుకొంటాను నా వాదాలన్నిటినీ అతనికి విన్పించుకొంటాను నేను తూర్పుకి వెళ్తే ప్రభువచట కన్పించడం లేదు పడమటికి వెళ్తే అక్కడ దర్శనమీయడం లేదు ఉత్తరాన వెదికితే అచట పొడచూపడం లేదు దక్షిణాన వెదికితే అక్కడా దొరకడం లేదు"

అని విలపించాడు – 23, 3–4. 8–9. భగవంతుణ్ణి మనసార వెదకిగూడ దర్శించలేకపోవడం మహాబాధ. భక్తులకేగాని ఈ బాధ అర్థంకాదు.

> యోబు తేపతేపకు తాను నిర్దోషినని వాకొంటూంటాడు. ఈ ధోరణిలోనే మరల "ఐనా నా కార్యాలన్నీ ప్రభువుకి తెలుసు అతడు నన్ను పరీక్షిస్తే నేను నిర్దోషినని తెల్లమౌతుంది నేను ప్రభువు నిర్ణయించిన మార్గాన్నే నడచాను కుడియెడమలకు బెత్తడైన జరగలేదు అతని యాజ్ఞలన్నీ పాటించాను అతని చిత్తాన్ని అనుసరించి జీవించాను"

అని ప్రమాణం చేసాడు – 23, 10-12. ఈలా యోబు తన నిర్దోషత్వాన్ని పదేపదే పునశ్చరణం చేయడం జూచి స్నేహితుడు బిల్దదు అతన్ని మందలిస్తూ

"దేవుని దృష్టిలో ఏ నరుడైనా

పుణ్యాత్ముడుగా గణింపబడతాదా?

నారికి జన్మించిన నరుడెవడైనా

విశుద్దుడుగా పరిగణింపబడతాడా?

ఆ ప్రభువుకి చందుళ్ళో ప్రకాశం చూపట్టదు

చుక్కల్లో నిర్మలత్వం కన్పించదు

అలాంటప్పుడు క్రిమీకీటకముఐన దుర్భల మానవుడు

దేవుని దృష్టిలో ఏపాటివాడు?"

అని ప్రశ్నించాడు - 25, 4-6. ఇవి చాలా లోతైన వాక్యాలు. ఈలాంటి వాక్యరత్నాలు ఈ గ్రంథమంతటా తళతళా మెరుస్తుంటాయి. యోబు మళ్లా తన నిర్దోషత్వాన్ని సమర్ధించుకొంటూ "నేను న్యాయాన్నే వస్త్రంగా తొడుగుకొన్నాను ధర్మాన్నే చొక్కాయిగాను తలపాగాగాను ధరించాను నేను గ్రుడ్డివారికి కన్నులయ్యాను కుంటివారికి కాళ్ళయ్యాను పేదసాదలకు తండ్రినయ్యాను అపరిచితుల మొర లాలించాను దుష్టల కోరలు ఊడబెరికి వాళ్ళచేతికి జిక్కినవారిని విడిపించాను నేను నా యింటనే సుఖశాంతులతో కన్ను మూస్తాననుకొన్నాను"

అని శోకించాడు - 29, 14-18.

అతడు తన పూర్వపు ఔన్నత్యాన్ని యిప్పటి దైన్యస్థితిలో పోల్చిచూచుకొంటూ "భయాలు నన్నావరించాయి నా ధైర్యం గాలివలె యెగిరిఫోయింది నా భద్రత మేఘంవలె తేలిపోయింది నా ప్రాణం అవసానదశకు వచ్చింది నా బాధకు ఉపశమనం లేదు రేయి నా యెముకల్లో నొప్పిపుడుతూంది నన్ను తొలిచివేసే వేదనకు అంతమే లేదు ప్రభువు నన్ను నేలమీద పడద్రోసాడు నేను ధూళితో సమానమయ్యాను నా కానందం చేకూరుతుందనుకొంటే (శమ లెదురయ్యాయి నేను వెలుగును చూస్తాననుకొంటే చీకట్లలముకొన్నాయి నేను బాధలతో క్రుంగిపోతున్నాను, నాకుపశాంతిలేదు ప్రతిదినం వేదనల ననుభవిస్తున్నాను నా రోదనం నక్కల రోదనంలా విచారసూచకమైంది ఏదారిలోని యుష్ట్రపక్షి యేద్పుల్లా నావి యేకాకి యేద్పులయ్యాయి

నా వీణ శోకగీతాలకు సంసిద్ధమైంది నా పిల్లనగ్రోవి విలాపగీతాల కాయత్తమైంది" అని దురపిల్లాడు – 30, 15–19. 26–27. 29–31.

కడన యోబు మిత్రులముందు తాను నిర్దోషినని యొట్టుపెట్టుకొన్నాడు. యిస్రాయేలు సంప్రదాయం ప్రకారం ముద్దాయి న్యాయస్థానంలో ఈలాంటి వొట్టు పెట్టుకొంటాడు. ప్రతిపక్షంవాళ్ళు ప్రతిఘటిస్తేనేతప్ప, న్యాయస్థానంలో ఈలాంటి వొట్టు పెట్టుకొన్నవాళ్ళని నిర్దోషులనుగా గణించి వాళ్ళ కనుకూలంగా తీర్పు చెప్తారు. ఈ వొట్టు "నేను పలానా తప్పులు చేస్తే నాకు పలానా శిక్షలు ప్రాప్తించుగాక" అనే రూపంలో వుంటుంది. యోబుకూడ ఈ పద్ధతిలోనే వొట్టుపెట్టుకొంటూ

"నే నసత్యపు బాటలు త్రొక్కానా? మోసాని కొడిగట్నానా? ప్రభువు నన్ను నిర్ధష్టమైన తులతో తూస్తే నేను నిర్దోషినని తేలిపోతుంది నేను ధర్మమార్గంనుండి వైదొలగివుంటే, నా హృదయం చెడ్డను కోరుకొని వుంటే, నా చేతులు పాపకార్యాలకు పాల్పడివుంటే నేను వేసిన పైరులు నాశమగునుగాక నేను పందించిన పంటను ఇతరు లనుభవింతురుగాక నేను పొరుగువాని పెండ్లాన్ని ఆశించి వాని గుమ్మంకడ పొంచివుంటే నా భార్య పరునికి కూడు వండి వాని పడకమీద పండుకొనునుగాక నే నితరుల పొలం ఆక్రమించుకోగా ఆ పొలం నన్ను తిట్టిపోసి తన నాగటి చాళ్ళను కన్నీటితో నింపుకొనివుంటే, ఆ పొలంలో పండిన పంటను నేననుభవించి దానిని పండించిన రైతుల కడుపు కొట్టివుంటే, ఆ పొలంలో నేడు గోదుమలకు మారుగా ముండ్లపొదలూ, యవ పైరుకుమారుగా కలుపుమొక్కలూ ఎదుగునుగాక" అని వాకొన్నాడు 31, 5-10. 38-40.

యోబు మిత్రులు ఈ లోకంలో దుష్టులకు కష్టాలూ సజ్జనులకు సుఖాలూ ప్రాప్తిస్తాయని వాదించారు.యోబు నిత్యజీవితంలో ఈలా జరగడంలేదని ప్రతివాదన చేసాడు. పైపెచ్చు ఈ లోకంలో దుర్మార్గులకు సుఖాలూ సజ్జనులకు కష్టాలూ వాటిల్లుతున్నాయని నిరూపించాడు. సజ్జనుడైన తనకు శ్రమలెందుకు వచ్చాయో అతనికే తెలియదం లేదు. దేవుడు దర్శనమీయడంలేదు. కనుక అంతా అంధకార బంధురంగా వుంది.

## 5. ఎలీహు సంభాషణం

శ్రమలు పాపంనుండి వారిస్తాయి

ఈ పరిస్థితుల్లో నాల్గవ మిత్రుడైన యెలీహు ప్రవేశించాడు. ఇతడు తొలి ముగ్గరు మిత్రులతో కలసిరాడు. ఇక్కడ కథలోనికి అకస్మాత్తుగా ప్రవేశిస్తాడు. తొలి మువ్వురు మిత్రులూ దుర్మార్గులకు శిక్షగా కష్టాలు ప్రాప్తిస్తాయని పేర్కొన్నారు. ఎలీహు కష్టాలకు ఇంకో అర్థంగూడ వుందని చెప్పాడు. శ్రమలు మంచివాళ్ళకుగూడ రావచ్చు. మంచివాళ్ళకు వచ్చే శ్రమలు వాళ్ళకు బుద్ధిచెప్పడానికి పుపయోగపడతాయి. అనగా శ్రమలు సత్పురుషులను శిక్షించి వాళ్ళు పాపంలో పడకుండా వుండేలా చేస్తాయి. వాళ్ళను దేవునివైపు మరల్చుతాయి. యోబు శ్రమల భావంకూడ ఇదే ఐయుండాలి అని యెలీహు భావం. కనుక అతడు

"నరులను పాపంనుండి వారించదానికి, వాళ్ళ పొగరు అణచదానికి దేవుడు వాళ్ళతో సంభాషిస్తాడు చావువాతబడి మృతలోకం చేరుకోవడమనే దుఃస్థితినుండి నరుని కాపాదాలనే అతని కోరిక దేవుడు నరుణ్ణి వ్యధలపాలు గావించి అతని శరీరాన్ని బాధలతో నింపి అతనికి బుద్ధిచెప్తాడు నరుని కిట్టి వుపకారం దేవుడు మాటిమాటికి చేస్తాడు ప్రభువు నరుణ్ణి చావునుండి తప్పించి తన జీవనజ్యోతిని అతనిపై ప్రకాశింపజేస్తాడు"

అని వాదించాడు – 33, 17-19. 29-30. కాని యోబు ఈ వాదాన్ని కూడ విన్పించుకోలేదు.

# 3. దైవసాక్షాత్కారం

యోబు బాధలను భరించలేక తనకు దర్శనమిచ్చి తన తప్పేమిటో నిరూపించమని దేవుణ్ణి సవాలు చేసాడు. అతడు

> "నా పలుకు లాలించేవాళ్ళు ఎవరూ లేరా? ఇపుడు నా వాదాన్ని సాంతంగా వివరించాను ప్రభువు నాకు బదులు చెప్పునుగాక నా ప్రతిపక్షి నా నేరాలను వ్రాసి చూపిస్తే నేను ధైర్యంతో వాటిని నా భుజాలకు కట్టుకొంటాను తలపాగావలె నా శీరస్సుకు చుట్టుకొంటాను నేను చేసిన కార్యాలెల్ల నా ప్రతిపక్షి కెరిగిస్తాను అతని యెదుట ధైర్యంతో తలయొత్తుకొని ఠీవితో నిలుస్తాను"

అని అన్నాడు – 31, 35–37. ఇక్కడ యోబు "ప్రతిపక్షి" దేవుడే. దేవుడు ఈ సవాలుని అంగీకరించాడు. అతడు తుఫానులో యోబుకి దర్శనమిచ్చాడు – 38, 1.

# 1. దేవుని సృష్టిమాహాత్మ్యం

ప్రభువు యోబుకి దర్శనమిచ్చాడు గాని అతని తప్పేమిటో చెప్పలేదు. తానతన్ని ఎందుకు దండిస్తున్నాడో తెలియజేయలేదు. దీనికి బదులుగా అతడు యోబుని రకరకాల ప్రశ్నలడగడం మొదలెట్టాడు. ఈ ప్రశ్నలు ఓవైపు దేవుని సృష్టిమాహాత్మ్యాన్ని సూచిస్తాయి. మరోవైపు నరుని అజ్ఞానాన్నీ అశక్తినీ తెలియజేస్తాయి. యోబు ఈ ప్రశ్నలకు జవాబు చెప్పలేక వెలవెలబోతాడు.

ప్రభువు తన సృష్టిరహస్యాలను ఉగ్గడిస్తూ భూమినీ సముద్రాన్నీ చేసిందెవరని ప్రశ్నించాడు

> "ఓయి! ఇట్టి యవివేకపు మాటలతో నా జ్ఞానాన్ని తప్పుపట్టడం నీకు తగునా? నీ విపుడు ధైర్యంతోనిల్చి నా ప్రశ్నలకు జవాబుచెప్పు నే నీ భూమికి పునాదులెత్తినపుడు నీ వున్నావా? నీ కంతటి విజ్ఞానమే వుంటే నాకు జవాబుచెప్పు ఈ భూమి వైశాల్యాన్ని నిర్ణయించిందెవరో, దాన్ని కొలిచిందెవరో నీ వెరుగుదువా?

నేలను మోసే స్తంభాలు దేనిమీద నిలుస్తాయో, ఈ నేలకు పునాది వేసిందెవరో నీకేమైన తెలుసా? భూగర్భం నుండి సముద్ర ముద్భవించినపుడు దాన్ని కవాటాలతో బంధించి వుంచిందెవరు? సాగరంమీద మేఘాలను గప్పి దాన్ని పొగమంచుతో నింపింది నేను గాదా? కడలి కెల్లలు నిర్ణయించి అది నేను గీసిన గిరి దాటకుండా వుండేలా చేసాను, నీ వీ మేరవరకు మాత్రమే పొంగిపారవచ్చు నీ బలమైన కెరటాలు ఇక్కడ ఆగిపోవలసిందే అని నేను కడలికి కట్టడ చేసాను"

అని అన్నాడు – 38, 4–11. ఇంకా, గాలులూ వానలూ మంచులూ మబ్బులూ కలిగించిందెవరో చెప్పమని దబాయించాడు

> "నేను మంచు నేకొట్టులో దాచివుంచుతానో వడగండ్ల నే తావులో భద్రపరుస్తానో నీ వెన్నడైన చూచావా?

కష్టదినాల్లో, యుద్ధకాలాల్లో

వినియోగించడానికి నేను వాటి నట్టిపెట్టి యుంచుతాను

సూర్యు డెచటినుండి బయలుదేరుతాడో

తూర్పు వడగాలు లెచటినుండి

పుడతాయో నీ వెరుగుదువా?

పెనుగాలులకు మార్గాలు కల్పించిం దెవరు?

గాలివానలకు త్రోవలు సిద్ధంచేసిం దెవరు?

జనసంచారంలేని మరుభూముల్లో

వర్నాలు కురిపించే దెవరు?

ఎండి బీటలువారిన నేలను

నీటి చుక్కలతో తడిపి గ్రాసం ఎదిగించే దెవరు?

వానకు తండ్రి కలదా?

పొగమంచుకి జనకుడు కలడా?

మంచుకి తల్లి కలదా?

నేలపై పేరుకొనే నూగుమంచుకి జనని కలదా?

నభోమండలి నియమాలను నీ వెరుగుదువా?

ఆ సూత్రాలను భూమికి గూడ వర్తింపజేస్తావా?

నీవు మేఘాల నాజ్హాపింపగలవా?

వానిచే కుందపోతగా వానలు కురియింపగలవా?

మెరపుల నాజ్హాపింపగలవా?

అవి నీ కట్టదలను పాటిస్తాయా?

ఆకసంలోని మేఘాలను లెక్కించి

వానిచే వానలు కురిపించే దెవరు?

ఆ వానలు భూమిమీది ధూళిని గట్టి ముద్దనుగాజేసి

మట్టిపెళ్ళలు గట్టిపడేటట్లు చేయదంలేదా?"

అని ప్రశ్నించాడు - 38, 22-38. పైగా వన్యమృగాలనూ, పక్షులనూ పోషించే దెవరో చెప్పమని అడిగాడు

"గుహలలో దాగుకొని

పొదలలో పొంచివుండే సింహాలకు

నీవు ఎరను చేకూర్చిపెడతావా?

సింగపు కొదమలకు ఆహారం సంపాదించి పెడతావా?

ఆకలితో తిరుగాడే కాకులను పోషించే దెవరు?

ఆ కాకుల పిల్లలు ఆకలిగొని నాకు మొరపెట్టగా

వాటికి తిండి పెట్టేదెవరు?"

అని నిలదీసి అడిగాడు – 38, 39–41. యోబు ఈ ప్రశ్నలు విని నిర్హాంత పోయాడు. అతనికి నోటమాట రాలేదు. ఈ సృష్టి దేవుని వునికినీ అతని ప్రాణిపోషణాచాతుర్యాన్నీ నిరూపిస్తుంది. కాని సృష్టివస్తువులనుగూర్చి యింతగా జాగ్రత్తపడే దేవుడు నరుణ్ణిగూర్చి జాగ్రత్తపడడా? తనకు కష్టాలెందుకు వచ్చాయో యోబుకి తెలియకపోయినా దేవునికి తెలియదా? మరి యోబు దేవుణ్ణి తప్పపట్టడం న్యాయమా? ఇది యీ ప్రశ్నల భావం.

#### 2. యోబు లొంగుబాటు

సజ్జనునికి బాధలెందుకు రావాలి అని యోబు ప్రశ్న. కాని యిక్కడ ప్రభువు గుప్పించిన ప్రశ్నలవల్ల యోబు బాధల సమస్య మరుగున పడిపోయింది. అసలు ప్రభువు యోబు బాధల సమస్యను ఎత్తుకోనేలేదు. అతడు తన తరపున తాను ట్రశ్నల వర్నం కురిపించాడు. నరునికి దేవుణ్ణి ట్రశ్నించే సామర్థ్యంవుందా, అతనికి విజ్ఞానమూ శక్తీ వున్నాయా అని యీ ట్రశ్నల భావం. లేవని వాటి అంతరార్థం. అల్పజ్ఞుడైన యోబెక్కడ సర్వజ్ఞుడైన దేవుణ్ణి సవాలు చేయడమెక్కడ? పొట్టేలుబోయి కొండను ఢీకొన్నట్లుగా లేదా? కనుక యోబు తన వాదాన్ని ఉపసంహరించుకొని దేవునికి లొంగిపోయాడు. పూర్వం అబ్రాహాము యాకోబు మోషే యెషయా యిర్మియా మొదలైన మహాభక్తులకు దైవదర్శనాలు లభించాయి. ఆ దర్శనాలవల్ల వాళ్లు వినయం అలవర్చుకొన్నారు. యోబుకూడ వాళ్లలాగ వినమ్రహృదయుడై

"నేను తెలివిమాలిన పల్కులు పల్కాను ఇప్పుడు నేను జవాబు చెప్పలేను గనుక మౌనంవహిస్తున్నాను నే నౌకసారి మాటలాడాను, మరల మాటలాడాను ఒక్కసారికంటె అధికంగా సంభాషింపను" అన్నాడు – 40, 4–5.

ఇక్కడ యోబుకి రెండనుభవాలు కలిగాయి. మొదటిది, అతడు తాను అజ్ఞానినని గుర్తించాడు. దేవుని మార్గాలు అతనికి తెలియవు. ఐనా తాను దేవునిముందు ఎగిరిపడ్డాడు. ఆ ప్రభువు సర్వశక్తిమంతుడు. సర్వమూ నిర్వహింపగల సమర్థుడు. అతనికేదీ అడ్డురాదు. మంచివాళ్ళకు బాధలెందుకు వస్తాయో, వాటివల్ల ఏమి ప్రయోజనం సిద్ధిస్తుందో అతనికి తెలుసు. కనుక యోబు తొందరపడి నోరు పారవేసికోగూడదు. ఈ భావాలన్నిటినీ సూచిస్తూ అతడు

"ప్రభూ! నీవు సర్వశక్తిమంతుడివి నీవు తలపెట్టిన కార్యాలెల్ల చేయగలవు నాకు విజ్ఞానం చాలకున్నా నేను నీ కార్యాలనుగూర్చి ప్రత్నించాను నా కర్థంగాని అంశాలనుగూర్చి సంభాషించాను నేను గ్రహించజాలని మహాద్భుత విషయాలను గూర్చి ఇంత తదవూ వదరాను"

రెండవది, దేవుడు అతనికి ప్రత్యక్షంగా అనుభవానికి వచ్చాడు. అతడు పూర్వం వాళ్ళు వీళ్ళు చెప్పిన మాటలను బట్టి´దేవుడు అలాంటివాడు ఈలాంటివాడు అనుకొనేవాడు. కాని యిప్పుడు తాను స్వయంగా దేవుణ్ణి చూచాడు. ప్రత్యక్షానుభవం కలిగింది. ఆ యనుభవం గొప్ప వెల్తురు. ఆ వెల్తురు సోకగానే అతనిలోని చీకటి పటాపంచలైంది. అతడు తన తప్పుని గుర్తించాడు. తన దురుసుతనానికి పశ్చాత్తాపపడ్డాడు.

యోబు తప్పు ఏమిటి? అతడు మంచివాళ్ళకు కష్టాలెందుకు రావాలి అని వాదించి దేవునిమీద తిరగబడ్డాడు. దేవుని స్థానే నేను న్యాయమూర్తిగా వుంటానన్నట్లు ప్రవర్తించాడు. తనకు సుఖాలేగాని కష్టాలు రాకూడదన్నట్లుగా మాట్లాడాడు. కష్టాలద్వారా దేవుడు తన్ను తిరస్కరించాడని అపోహపడ్డాడు. తాను అజ్ఞానియైగూడ మహాజ్ఞానిలాగ [పేలాడు. కాని దేవుడు తన దృష్టికి తెచ్చిన సృష్టివస్తువుల మాహాత్యాన్ని చూచి ఇప్పుడు పాఠం నేర్చుకొన్నాడు. సృష్టి వస్తువులను పట్టించుకొనే దేవుడు తన్నుగూర్చి కూడ జాగ్రత్త పడుతూనే వుంటాడు. కనుక తనకు దాపురించిన కష్టాలకు దేవుడు ఏదో అర్థం ఉద్దేశించి వుండాలి. కావున యోబు తన సాహసానికి పశ్చాత్తాపపడుతూ

"పూర్వం వినికిడివల్ల మాత్రమే నేను నిన్నెరిగితిని కాని యిప్పుడు నా కన్నులతో నిన్ను జూచాను కనుక నేను పల్కిన పల్కులకు సిగ్గపడుతున్నాను దుమ్మూ బూడిదా నా మీద చల్లుకొని పశ్చాత్తాపపడుతున్నాను"

అన్నాడు – 42, 5–6. ఇవి యోబు గుండెలు చీల్చుకొని వచ్చిన పలుకులు. చాల చిత్తశుద్ధికల వాక్యాలు.

## 3. పాక్షికమైన సమస్యా పరిష్కారం

మంచివాళ్ళకు కష్టాలెందుకు వస్తాయి అని యోబు డ్రశ్న. ఇదే అతని సమస్య. కాని డ్రభువు యోబుకి దర్శనమిచ్చి అతనితో సంభాషించినపుడు ఈ సమస్యను అసలు ఎత్తుకోనే లేదు. యోబు తన దరుసుతనానికి పశ్చాత్తాపపడి ఊరకున్నాడు. "దుమ్మూ బూడిదా నామీద చల్లుకొని పశ్చాత్తాపపడుతున్నాను" అని పలికి మౌనం వహించాడు–42, 6. మాటిమాటికి తాను నిర్దోషినని వాదిస్తున్నా దేవుడు అతడు మంచివాడనిగాని చెడ్డవాడనిగాని చెప్పలేదు. అతనికి కష్టాలెందుకు వచ్చాయో తెలియజేయలేదు. మరి అతని సమస్య ఏలా పరిష్కారమైనట్లు?

యోబు దేవుణ్ణి ప్రత్యక్షంగా చూచాదు. అతని సృష్టి మాహాత్మ్యానికి విస్తుపోయాదు. సృష్టిరహస్యాలనే తెలిసికోలేని తాను ఆ సృష్టిని చేసిన దేవుని రహస్యాలను ఎంత మాత్రమూ తెలిసికోలేనని గ్రహించాడు. దేవుడు తనకు కష్టాల నెందుకు పంపాడో అసలే అర్థం చేసికోలేనని గ్రహించాడు. దేవుడు సర్వజ్ఞుడనీ తాను అజ్ఞుడననీ గుర్తించాడు. తనకు కష్టాలెందుకు వచ్చాయో తనకు తెలియకపోయినా దేవునికి తెలుసు, అది చాలు అనుకొన్నాడు.

యోబు భగవంతుడ్డి దర్శించి ప్రత్యక్షానుభవం పొందాడు. ఆ యనుభవంవల్ల అతని విశ్వాసం బలపడింది. ఆ విశ్వాసం ద్వారా అతడు తన కష్టాలను అంగీకరించాడు. అవి దేవుడు పంపినవి. అవి తన కెందుకు దాపురించాయో తనకు తెలియకపోయినా, దేవుడే పంపాడు గనుక వాటిని అంగీకరించవచ్చు. దేవునిపట్ల అచంచల విశ్వాసమే మన ప్రశ్నలన్నిటికీ జవాబు – ఇది యోబు గ్రంథరచయిత సూచించిన పరిష్కారం.

కాని యిది తృప్తికరమైన జవాబౌతుందా? లోకంలో మంచివాళ్ళకు కష్టాలెందుకు వస్తాయి? చెద్ద అనేది సజ్జనులనెందుకు బాధిస్తుంది? ఈ ప్రశ్నలకు యోబు గ్రంథకర్త నిజమైన పరిష్కారం చూపించగలిగాడా?

బాధలెందుకు వస్తాయి, చెడ్డ అనేది యెందుకువుంది అనే ప్రశ్నలకు యోబు గ్రంథం పాక్షికమైన పరిష్కారం మాత్రమే సూచిస్తుంది. పూర్తి పరిష్కారం చూపించదు. పూర్తి పరిష్కారం ఈ గ్రంథకర్తకు తెలియదు. ఆ మాటకొస్తే, పూర్వవేద రచయితల కెవరికీ తెలియదు. కనుక బాధలెందుకు వస్తాయి అని ప్రశ్నవేయడం మాత్రమే ఈ గ్రంథకర్త చేసిన పని. దీనికి పూర్తి సమాధానం నూత్న వేదంలోని క్రీస్తునుండీ, అతని సిలువనుండీ వెతుక్కావాలి.

# 4. క్రీస్తు సిలువనుండి సమస్యాపరిష్మారం

ఆదాము పాపంవల్ల (శమలూ మృత్యువూ లోకంలోకి ప్రవేశించాయి. అతని సంతతివాళ్ళమైన మనకు కూడ బాధలు తప్పవు. యోబు (శమలూ అతని మొరలూ మనందరి వేదనలను సూచిస్తాయి. ఆ పుణ్యపురుషుళ్ళాగే చాలమంది బాధలనుభవించారు. వాటిని భరించలేక అక్రోశించారుకూడ.

క్రీస్తుకూడ ఆదాము సంతతికి చెందినవాడు. కనుక అతడుకూడ వేదనలకీ చావుకీ గురయ్యాడు. సిలువమీద ఘోరయాతనలు అనుభవించి ప్రాణం విడచాడు. కాని అతడు నూత్న మానవజాతికి శిరస్సు. కనుక అతడు వ్యధలకీ మృత్యువుకీ లొంగిపోలేదు. చనిపోయిగూడ మృత్యుంజయుడై మళ్ళా వుత్యానమయ్యాడు.

నేడు మనం క్రీస్తులోనికి జ్ఞానస్నానం పొందినపుడు అతనితో ఐక్యమౌతాం. ఈ యైక్యతవల్ల అతడు ఆనాడు బాధలమీదా మృత్యువుమీదా సాధించిన విజయం నేడు మనకు సంక్రమిస్తుంది. అతడు మనకు శిరస్సని చెప్పాం. మనకు శ్రమలేమో తప్పవు. అవి ఆదాము సంతతి కంతటికీ ప్రాప్తించిన శాపాలు. కాని మన శ్రమలు నిష్ట్రయోజనం కావు. క్రీస్తు వేదనలు మన వేదనలను ఫలభరితం చేస్తాయి. అతని మరణం మన మరణాన్ని పునీతం చేస్తుంది. మృతుల పూజలో వచ్చే (పెఫేస్ ప్రార్థనం చెప్పినట్లుగా, క్రీస్తునందు మరణించేవాళ్ల జీవితం అంతంకాదు. వాళ్లకు క్రొత్త జీవితం, అనగా పరలోక జీవితం, ప్రారంభ మౌతుంది. కనుక కీడుల సమస్యకు పరిష్కారం క్రీస్తు సిలువవొక్కటే.

యోబు మొదలైన పూర్వవేద భక్తులకు క్రీస్తునిగూర్చి తెలియదు. అతని కష్టాలు మన కష్టాలను ఫలభరితం చేస్తాయనీ, మన కష్టాలకు అర్థముందనీ వాళ్లు గ్రహించలేదు. కనుక యోబు తన బాధలకు అర్థంతెలియక నిరాశతో క్రుంగిపోయాడు. కాని నేడు మనకు మన బాధల కర్థం తెలుసు. ఆదాము సంతతికి శ్రమలు రాక తప్పవనీ, ఐనా వాటివల్ల మనం క్రుంగిపోనక్కరలేదనీ కూడ మనకు తెలుసు. కనుక బాధలూ శ్రమలూ ఎందుకు అనే సమస్యకు యోబుకి తెలియని పరిష్కారం మనకు తెలుసు. ఐనా బాధలు వచ్చినపుడు ఆ యోబులాగే మనంకూడ తల్లడిల్లిపోతాం. అసలు అతనికున్న విశ్వాసం మనకుండదు. కనుక ఎప్పుడో క్రీస్తుపూర్పం నాల్గవ శతాబ్దంలో వెలువడిన యీ గ్రంథం నేటికీ తన ప్రాముఖ్యాన్ని కోల్పోలేదు. బాధల్లో వున్న వాళ్లకి ఈ గ్రంథం నేటికీ (పేరణం కలిగిస్తూనే వుంటుంది.

#### 5. యోబు మరల సంపదలు పొందడం

ప్రభువు యోబు విశ్వాసాన్ని మెచ్చుకొన్నాడు. అతడు "ప్రభువు దయచేసిన వాటినెల్ల మరల తానే తీసికొన్నాడు అతని నామానికి స్తుతి కలుగునుగాక"

అని పల్కాడు – 1,21. ఇది చాల గొప్పభక్తి. అతడు తన పాలబడిన కష్టాలకు దేవునిమీద తిరగబడినా, దైవదర్శనాన్ని పొందాక తన దురుసుతనానికి పశ్చాత్తాపపడ్డాడు. దేవునికి లొంగాడు. ఆ ప్రభువుని గాధంగా విశ్వసించాడు. జీవితంలో అన్ని సమస్యలకూ పరిష్కారం దైవవిశ్వాసమేనని (గపొంచాడు. ఈలా యోబు హృదయం మారింది. అతని దైవభక్తి బలపడింది. కనుక ప్రభువు సంతోషించి యోబుకి పూర్వసంపదలన్నీ మరల దయచేసాడు. రెట్టింపుగా గూడ దయచేసాడు. అతనికి మళ్ళా సంతానం కలిగింది, పసుల మందలు వృద్ధి చెందాయి. "ప్రభువు యోబు జీవితంలో పూర్వ భాగంకంటెగూడ ఉత్తరభాగాన్ని అధికంగా దీవించాడు" – 42,12. కనుక ప్రభువు నీతిమంతులను బహూకరిస్తాడు అనే పూర్వవేదసూక్తి నెరవేరింది.

# 6. విజ్ఞానస్తవం

యోబు గ్రంథం 28వ అధ్యాయంలో విజ్ఞానస్తవం వస్తుంది. ఈ పుస్తకాన్నిగూర్చి మాట్లాడేపుడు ఈ యధ్యాయాన్ని పేర్కొనకుండా వుండలేం. కనుక ఈ విజ్ఞానగీతం తోనే ఈ చిన్ని పొత్తాన్ని ముగిద్దాం.

పూర్వవేదంలో విజ్ఞానం ఓ గొప్ప భావం. విజ్ఞానం అంటే యేమిటి? అది యీ జీవిత ధ్యేయాన్ని గూర్చి చెప్తుంది. ఈ జీవితంలో వచ్చే సుఖదుఃఖాల నేలా అర్థంచేసి కోవాలో చెప్తుంది. జీవితంలో విజయాన్ని ఏలా సాధించాలో చెప్తుంది. విజ్ఞానానికి వ్యతిరేకమైంది మూర్ఖత్వం. విజ్ఞానం పుణ్యం, మూర్ఖత్వం పాపం. దేవుడు విజ్ఞానిని లేక పుణ్యపురుషుణ్ణి బహూకరిస్తాడు. మూర్ఖణ్ణి లేక దుష్మణ్ణి శిక్షిస్తాడు. సంగ్రహంగా చెప్పాలంటే దేవునిపట్ల భయభక్తులతో జీవించడమే విజ్ఞానం. కనుక పూర్వవేద్యపజలు ఈ విజ్ఞానాన్ని అలవర్చుకొని దేవుణ్ణి భక్తిభావంతో పూజించాలని కోరుకొన్నారు. నూత్నవేదంలో క్రీస్తు మన విజ్ఞాన మౌతాడు.

పూర్వవేదంలోని ఏడు విజ్ఞాన గ్రంథాల్లో యోబుగ్రంథంకూడ ఒకటి. కనుక పై విజ్ఞానభావాలు ఈ గ్రంథంలో కూడ కన్పిస్తాయి. విశేషంగా, సజ్జనులకు కష్టాలెందుకు అన్నది ఈ గ్రంథం అడిగే ముఖ్యప్రశ్న. ఈ ప్రశ్ననుగూర్చి పూర్వమే చూచాం. ఇక యీగంథంలోని విజ్ఞానగీతాన్ని పరిశీలిద్దాం.

"వెండిని త్రవ్వదానికి గనులున్నాయి సువర్ణాన్ని శుద్ధిచేయడానికి కొలిమి వుంది జనులు భూమిని త్రవ్వి ఇనుముని తీస్తారు రాళ్ళను కరగించి రాగిని తయారుచేస్తారు నరులు అంధకారమయమైన భూగర్భంలోకి ప్రవేశించి అచట చీకటిలో రాళ్ళు త్రవ్వి తీస్తారు జనసంచారానికి దూరంగా కాలూనడానికైన వీలులేని గోతుల్లోనికి దిగి త్రాటికి డ్రేలాడుతూ గనులు త్రవ్వుతారు భూగర్భంలోని రాళ్ళలో మణులుంటాయి అందలి మట్టి బంగారంతో నిండి వుంటుంది డేగలకి ఆ గనుల్లోకి పోయే మార్గం తెలియదు రాబందులకి అచటికి వెళ్ళే త్రోవ తెలియదు దర్పంగల వన్యమృగాలు అచటికి పోలేవు సింహం అచటికి వెళ్ళలేదు నరులు కఠిన శిలలనుగూడ త్రవ్వుతారు కొండపాదులను కుళ్ళగించివేస్తారు పర్వతాల్లో సొరంగాలు త్రవ్వి విలువగల మణులను వెలికి తీస్తారు కాని విజ్ఞానం ఎచట కన్పిస్తుంది? వివేకం ఎందు చూపడుతుంది?

విజ్ఞానాన్ని చేరేమార్గం నరులకు తెలియదు అది నరలోకానికి దొరికేది కాదు అగాధాన్నడిగితే విజ్ఞానం నావద్ద లేదంటుంది సముద్రాన్నడిగితే అదికూడ అలాంటిది నావద్ద లేదంటుంది దాన్ని బంగారంతో కొనలేం వెండిని తూచియిచ్చి సంపాదించలేం మేలిమి బంగారంకాని గోమేధిక నీలమణులుగాని దాని వెలతో సరితూగలేవు అది సువర్ణంకంటె, (శేష్ఠమై**న కాచంకంటె మెరుగైంది** సువర్ణపాత్రాన్ని దానికి మారకం వేయలేం పగడాలనూ స్ఫటికాలనూ దానితో వుపమింపలేం దానితో పోలిస్తే ముత్యాలెందుకు పనికిరావు ప్రశస్తమైన పుష్యరాగం దానికి సాటిరాదు పుటంవేసిన బంగారం దానికి సమంకాదు కాని విజ్ఞానం ఎచట కన్ఫిస్తుంది? వివేకం ఎందు చూపదుతుంది?

జీవించివున్న ప్రాణి యేదీ విజ్ఞానాన్ని చూడలేదు ఆకాశాన యెగిరే పక్షులుకూడ దాన్ని కనుగొనలేవు మృత్యువూ వినాశమూకూడ మేము విజ్ఞానాన్ని గూర్చి విన్నాము అని మాత్రమే చెప్తాయి దేవునికి మాత్రమే దానిమార్గం తెలుసు అది దొరికే తావుని అతడు మాత్రమే చూచాడు అతడు నేల నాల్గుచెరగులూ పరిశీలిస్తాడు మింటిక్రింద వున్న వస్తువులన్నిటినీ అవలోకిస్తాడు ప్రభువు వాయువుకి బలాన్ని దయచేసినపుడు జలరాశికి పరిమాణం విధించినపుడు వానలు కురియడానికి నియమాలు చేసినపుడు ఉరుములకీ మెరుపులకీ మార్గాలు నియమించినపుడు విజ్ఞానాన్ని గూడ పరికించి చూచాడు దాన్ని పరీక్షించి చూచి అది తనకు సమ్మతమైనదేనని తెలియజేసాడు ప్రభువు నరునికి యాలా చెప్పాడు – "దేవునికి భయపడ్డమే విజ్ఞానం దుష్కార్యాలను విడనాడడమే వివేకం".

జ్ఞాన గ్రంథాల్లోని అతి ప్రశస్త్రమైన గీతాల్లో ఈ విజ్ఞాన గీతంకూడ వౌకటి. విజ్ఞానం అమూల్యమైందని ఈ గీతం భావం. నరులు భూగర్భంలోకి ప్రవేశించి వెండి బంగారాలూ రత్నాలూ వెలికి తీస్తారు. కాని విజ్ఞానాన్ని మాత్రం కనుగొనలేరు. అది ప్రశస్త్రమైన లోహాలకంటె, అమూల్యమైన మణులకంటె విలువైంది. నరునికి విజ్ఞానాన్ని గూర్చి తెలియదు. దేవునికి మాత్రమే దాన్ని గూర్చి తెలుసు. విజ్ఞానమంటే యేమో కాదు. దేవునికి భయపడ్డమే.

కాని యీ భయం ఏలాంటిది? సేవకుడు యజమానుణ్ణి చూచి భయపడతాదు. ఆ యజమానుడు తన్ను శిక్షిస్తాడేమోనని భీతిల్లుతాడు. జ్ఞానగ్రంథాలు పేర్కొనే దైవభీతి ఈలాంటిది కాదు. బిడ్డడు తల్లిదండ్రులమీద గల (పేమభావంచే వాళ్ళ ఆజ్ఞలుమీరి వాళ్ళ మనసు నొప్పించడానికి భయపడతాడు. జ్ఞానగ్రంథాలు పేర్కొనే దైవభీతి యీలాంటిది. విజ్ఞానంలోని ముఖ్యాంశం ఈ (పేమతో గూడిన దైవభీతే. ఈ దైవభీతినే యోబు గ్రంథకర్త అమూల్యమైన వరంగా యెంచాడు. ఈ వరాన్నే మనంకూడ పొందగలిగితే యొంతబాగుంటుంది!

# 8. ණස්ණ, රාාාවණ, ఎగ్డేరు, రూతు గ్రంథాలు

బైబులు భాష్యం 141 - 144

### విషయ సూచిక

### మిడ్రాష్ కథలు

|    | 2.9            |                                   |     |
|----|----------------|-----------------------------------|-----|
| 1. | తోజీ           | 146                               |     |
|    | 1.             | గ్రంథ స్వభావం                     | 146 |
|    | 2.             | కథా సంగ్రహం                       | 146 |
|    | 3.             | వివరణం                            | 147 |
|    |                | 1. తోబీతు సారాల దురవస్థ           | 147 |
|    |                | 2. ప్రయాణం                        | 148 |
|    |                | 3. సారా తోబీతులకు చికిత్స         | 148 |
|    |                | 4. రఫాయేలు దర్శనం                 | 149 |
|    | 4.             | పుస్తకం సందేశం                    | 150 |
| 2. | యు             | rది <b>తు</b> గ్రంథం              | 151 |
|    | 1.             | గ్రంథ స్వభావం                     | 151 |
|    | 2.             | కథా సంగ్రహం                       | 151 |
|    | 3.             | వివరణం                            | 152 |
|    |                | 1. అస్సిరియానుల దాడి              | 152 |
|    |                | 2. బెతూలియా ముట్టడి               | 152 |
|    |                | 3. యావే ప్రతినిధిగా యూదితు        | 153 |
|    |                | 4. యూదితు శ్యతుశిబిరానికి వెళ్లడం | 152 |
|    |                | 5. శ్యతువుల భంగపాటు               | 155 |
|    | 4.             | పుస్తకం సందేశం                    | 156 |
| 3. | ఎస్తేరు గ్రంథం |                                   | 157 |
|    | 1.             | గ్రంథ స్వభావం                     | 157 |
|    | 2.             | <b>နေ</b> စာ လ်ပျက်ဆာဝ            | 157 |
|    | 3. వివరణం      |                                   | 158 |

|    |             | 1.        | వష్టి రాణి              | 158        |
|----|-------------|-----------|-------------------------|------------|
|    |             | 2.        | మొర్దెకయి – ఎస్తేరు     | 158        |
|    |             | 3.        | యూదులకు అపాయం           | 159        |
|    |             | 4.        | యూదులు పగ తీర్చుకోవడం   | 160        |
|    |             | <b>5.</b> | పూరీము ఉత్సవం           | 161        |
|    | 4.          | పుస్త     | కం సందేశం               | 161        |
| 4. | రూతు గ్రంథం |           |                         | 162        |
|    | 1.          | (Ko       | <b>ళ స్వభావం</b>        | 162        |
|    | 2.          | కథా       | సంగ్రహం                 | 163        |
|    | 3.          | వివర      | <b>်</b> အဝ             | 163        |
|    |             | 1.        | మోవాబులో నవోమి          | 163        |
|    |             | 2.        | రూతు బోవసును కలిసికోవడం | 164        |
|    |             | 3.        | వివాహ సూత్రధారిణి నవోమి | <b>164</b> |
|    |             | 4.        | రూతు బోవసుల పెండ్లి     | 165        |
|    |             | <b>5.</b> | దావీదు వంశవృక్షం        | 165        |
|    | <b>4</b> .  | పుస్త     | కం సందేశం               | <b>166</b> |
|    | -           | అన        | ుబంధం – సూసన్న కథ       | 167        |

### మిడ్రాష్ కథలు

పూర్వవేదంలో మిడ్రాష్ అనే సాహితీ ప్రక్రియకు చెందిన కథలు వున్నాయి. ఈ రకం కథల్లో మూడు ప్రధాన లక్షణాలు కన్పిస్తాయి. 1. రచయిత బైబుల్లోని కొన్ని భాగాలను ఎన్నుకొని వాటిమీద వివరణం చెప్తుంటాడు. బైబులు వాక్కు తన కాలపు ప్రజలకు ఎలా అన్వయిస్తుందో వివరించి చెప్తాడు. 2. చారిత్రక సంఘటనలను కొన్నిటిని ఆధారంగా తీసికొని వాటితో ఓ కథ అల్లుతాడు. ఈ కథలో చారిత్రకాంశాలు కొన్ని వున్నా కథ మాత్రం కేవలం కల్పితమైంది. 3. ఈ కథ ద్వారా ప్రజలకు దైవభక్తినీ, నీతినీ, ధర్మాచరణను బోధించడం రచయిత ఉద్దేశం. ఈ కథలో ముఖ్యాంశం ఉపదేశమే కాని చరిత్ర కాదు. బైబుల్లో తోబీతు, యూదితు, ఎస్తేరు, రూతు, యోనా గ్రంథాలు ఈలాంటి మిడ్రాష్ కథలు. "మిడ్రాష్" అనే హీబూ మాటకు వివరణం, వ్యాఖ్యానం, ఉపదేశం అని అర్థం. రూతు గ్రంథం మిడ్రాష్ కథకాదు. చారిత్రక గ్రంథమే. అయినా దైవభక్తిని బోధించే చిన్న

కథ. కనుక దీన్నికూడా మిడ్రాష్ పుస్తకాల్లో చేర్చాం. మనదేశంలో భక్తుల చరిత్రలు ఈ మిడ్రాష్ కథలకు దగ్గరగా వుంటాయి. నేడు మనం ఈ కథలను చదివి దైవభక్తిని పెంపొందించుకోవాలి.

# 1. తోబీతు గ్రంథం

# 1. గ్రంథ స్వభావం

ఈ ఫుస్తకాన్ని (కీస్తుపూర్వం రెండవ శతాబ్దంలో అరమాయిక్ భాషలో (వాసారు. ఇప్పుడు (గీకు మూలం మాత్రమే లభిస్తుంది. ఈ గ్రంథాన్ని (పోటస్టెంటులు అంగీకరింపరు.

రెండు మూడు జానపద కథలు ఈ పుస్తకానికి ఆధారం. రచయిత ఈ జానపద కథలను ఆధారంగా చేసికొని, ద్వితీయోపదేశకాండంలోని నీతిబోధలను చేర్చి నేర్చుతో తోబీతు కథను తయారుచేసాడు.

తోబీతు, సారా యిద్దరు కష్టాల్లోవుండి దేవునికి మొరపెట్టారు. చనిపోగోరారు. దేవుడు రఫాయేలు దూతను పంపి వారిద్దరినీ ఆదుకొన్నాడు. ఇలా ఈ పుస్తకం రెండు భక్తిగల కుటుంబాలు వివాహంద్వారా ఐక్యం గావడాన్ని వర్ణిస్తుంది. ఇది బైబుల్లో అతి (శేష్ఠమైన గ్రంథాల్లో ఒకటి. (పాచీనకాలం నుండి కైస్తవలోకాన్ని (పభావితం చేసింది.

ఈ పుస్తకం పుట్టుక సందర్భం ఇది. క్రీస్తు పూర్వం 200 ప్రాంతంలో గ్రీకు రాజులు యూదులను మతపరంగా హింసించారు. ఈ సందర్భంలో యూదులను ప్రోత్సహించడానికి రచయిత ఈ గ్రంథాన్ని వ్రాసాడు. దేవుడు మీ మధ్యలోనే వున్నాడు. మీ కష్టాలను తొలగిస్తాడు. మీరు మాత్రం అతన్ని నమ్మండి అని ప్రజలను హెచ్చరించాడు. శ్రమల్లో చిక్కిన తోబీతుని లాగే మిమ్ముకూడా కాపాడతాడని నొక్కి చెప్పాడు. నేడు మనకు కూడా ఈ పుస్తకం దేవుడు మీ కష్టాల్లో మిమ్ము ఆదుకొంటాడు అనే ఆశాభావం పుట్టిస్తుంది.

### 2. కథా సంగ్రహం

తోబీతు నీనివే నగరంలో ప్రవాసంలో వున్నాడు. అతడు దైవభక్తుడు. పేదలకు దానధర్మాలు చేయడం, చనిపోయిన వారిని పాతిపెట్టటం మొదలైన పుణ్యకార్యాలు చేసేవాడు. నీనివేలో ప్రవాసంలో వున్నపుడు అతనికి చూపుపోయింది. అతని ఆస్తిపోయింది. కనుక కష్టాల్లో చిక్కుకొన్నాడు. తన ప్రాణాన్ని తీసికొనిపొమ్మని దేవునికి మొరపెట్టాడు. అంతకుముందే అతడు మాదియా దేశంలోని గబాయేలు వద్ద సొమ్ము దాచాడు. అ సొమ్మును తీసికొని రావడానికి కుమారుడైన తోబియాను పంపనిశ్చయించుకొన్నాడు.

ఆదినాన్నే మాదియా దేశంలోని ఎక్బటానా నగరంలో నివసించే రగూవేలు పుత్రిక సారా వరుసగా ఏడ్గరు భర్తలను కోల్పోయి దుఃఖంతో దేవునికి మొరపెట్టింది. ఆస్మోదియస్ అనే దయ్యం ఆ భర్తలను చంపివేసేది. ఈ యిరువురు భక్తులను కాపాడ్డానికి దేవుడు రఫాయేలు దేవదూతను పంపాడు. కాని అతడు దేవదూత అని సారా తోబీతులకు తెలియదు. వాళ్ళు అతన్ని సామాన్య నరునిగానే భావించారు.

సొమ్మును వసూలు చేసికొని రావదానికి రఫాయేలు తోబియాను మాదియా దేశానికి కొనిపోయాడు. దారిలో అతన్ని చేపబారినుండి కాపాడాడు. తోబియా చేప కాలేయం పొగతో అస్మోదియస్స్ తరిమివేసి సారాను పెండ్లాడాడు. రఫాయేలు గబాయేలు నుండి సొమ్ముకూడ తెచ్చియిచ్చాడు.

తోబియా దబ్బుతో, వధువుతో సురక్షితంగా తిరిగివచ్చాడు. చేప పిత్తాన్ని పూసి తండ్రి గుడ్డితనాన్ని తొలగించాడు. సన్మనస్కుడు తండ్రీకుమారులకు తానెవరో తెలియజేసికొని అదృశ్యుదయ్యాడు. తండ్రీకుమారులు నివ్వెరపోయి దేవుణ్ణి స్తుతించారు.

#### 3. వివరణం

# 1. తోబీతు సారాల దురవస్థ 1, 1–3, 17

తోబీతు అస్సిరియా దేశంలోని నీనివే పట్టణంలో ప్రవాసి. దైవభక్తి కలవాడు. తోబీతు అనే పేరుకి దేవుడు మంచివాడు అని అర్థం. తోబీతు పేదలకు అన్నంపెట్టి బట్టలిచ్చేవాడు. నీనివేలో శ్యతువులు చంపివేసిన యూదులను పాతిపెట్టేవాడు. ఏటేట యొరుషలేము యాత్రచేసి తన పంటలో పదవవంతు చెల్లించేవాడు. ధర్మశాస్త్రం విధించిన భోజనాన్నే తినేవాడు. ఇవి అతని పుణ్యకారాలు.

అతని భార్య అన్నా, కుమారుడు తోబియా. వాళ్ళు పవిత్రమైన కుటుంబ జీవితం గడిపేవాళ్ళు. తోబీతు మాదియా దేశంలోని రాగీసులో వసించే గబాయేలు వద్ద సొమ్ము దాచాడు.

తోబీతుకి కష్టకాలం దాపురించింది. రాజు అతని ఆస్తిని తీసికోగా అతదు పేదవాదయ్యాదు. గోద ప్రక్కన పందుకొని వుండగా పిచ్చుకలు అతని కండ్లల్లో రెట్టవేసాయి. అతనికి చూపుపోయింది. అతని భార్య అన్నా కూలికి పోయి యజమానుడు తనకు కానుకగా ఇచ్చిన మేకపిల్లను తీసికొని వచ్చింది. తోబీతు భార్య దొంగతనం చేసిందనుకొని ఆమెను మందలించాడు. కాని ఆమె పెనిమిటి మీద తిరగబడి అతన్ని నిందించింది. కనుక తోబీతు దుఃఖంతో దేవా! నీవు నా ప్రాణాలు తీసికొనిపో అని ప్రార్థించాడు.

అదేరోజు ఎక్బటానాలోని రగూవేలు కూతురు సారా కూడ దుఃఖానికి గురైంది. ఆమెకు ఏడుసార్లు పెండ్లయింది. కాని ప్రతిసారీ అస్మోదియస్ అనే దయ్యం ఆమె భర్తలను చంపివేసేది. ఒక రోజు సారా పనికత్తె ఆమెను నిందించింది. కనుక సారా దుఃఖంతో ఏడ్చింది. దేవా! నీవు నా ప్రాణమైనాతీయి, లేదా నాకు వేరే మార్గమైనా చూపించు అని ప్రార్థించింది.

దేవుడు తోబీతు సారాల మొర విన్నాడు. ఆ యిద్దరు భక్తులను కాపాడ్డానికి రఫాయేలు దేవదూతను పంపాడు. అతడు తోబీతు గ్రుడ్డితనాన్ని తొలగించాలి. సారాకు పట్టిన అస్మోదియను దయ్యాన్ని పారదోలాలి. అతడు తోబియా ద్వారా ఈ కార్యాలు నెరవేరుస్తాడు. దేవుడు తోబీతు రగూవేలు కుటుంబాలను వివాహం ద్వారా కలిపివేస్తాడు. ఇది తోబీతు సారా భక్తుల ప్రార్థనా ఫలితం.

#### 2. ప్రయాణం 4, 1-6, 18

తోబీతు తాను చనిపోతాననుకొని కుమారునికి ఉపదేశం చేసాడు. దీనిలో తల్లిపట్ల గౌరవం, పేదలకు దానాలు చేయడం మొదలైన మంచి విషయాలు ఎన్నో వున్నాయి. పాఠకులు ఈ వుపన్యాసాన్ని జాగ్రత్తగా చదవాలి -4, 3-21.

తోబియా చిన్నవాడు. అతడు తండ్రి సొమ్ము తీసికొని రావడానికి మాదియా దేశానికి వెళ్ళాలి. కనుక అసరియా అనే ప్రయాణికుడు అతనికి తోడి బాటసారిగా కుదిరాడు. ఇతడు రఫాయేలు సన్మనస్కే. కాని తోబీతు కుటుంబానికి అతడు దేవదూత అని తెలియదు. 5, 22లో తోబీతు దేవదూత మన బిడ్డతో ప్రయాణం చేస్తాడు అంటాడు. తరువాత అతడు ఆశించినట్లే జరిగింది. ఇది వృంగ్యం. తోబియాతోపాటు అతని చిన్నకుక్క కూడా ప్రయాణం చేసింది.

దారిలో తోబియా టిగ్రిస్ నదిలోకి దిగగా ఒకపెద్ద చేప అతన్ని మింగబోయింది. రఫాయేలు సలహాపై అతడు చేపను చంపి దాని కాలేయం, గుండె, పిత్తం దాచుకొన్నాడు. ఇవి తరువాత అతనికి ఉపయోగపడతాయి.

త్రోవలో రఫాయేలు తోబియాకు సారాను గూర్చి చెప్పాడు. సృష్ట్యాది నుండి దేవుడు ఆమెను నీకు భార్యగా నియమించాడు అని చెప్పాడు 6, 17. ఆ యువకునికి సారా మీద (పేమపుట్టింది.

# 3. సారా తోబీతులకు చికిత్స 7, 1-11, 18.

రఫాయేలు తోబియాను ఎక్బటానాలోని రగూవేలు ఇంటికి తీసికొనిపోయాడు. ఆ యువకుని కోరికపై రగూవేలు సారాను అతనికిచ్చి పెండ్లిచేసాడు. పడక గదిలో తోబియా చేప కాలేయాన్ని, గుండెను కాల్చి పొగవేసాడు. ఆ పొగకు సారాకు పుట్టివున్న దయ్యం పారిపోయింది. సన్మనస్కుని శక్తికి పిశాచం లొంగిపోయింది. వధూవరులు కలసికోకముందు దేవునికి ప్రార్థన చేసారు. తోబియా "నేను కామతృప్తికిగాక దైవాజ్ఞకు లొంగి ఈ సారాను స్వీకరించాను" అంటాడు – 8,7. భార్యాభర్తలు పరస్పరం సహాయం చేసికోవడం, సంతానాన్ని కనడం దైవాజ్ఞ. ఆదాము, ఏవ ఈ నవ దంపతులకు ఆరర్శం. వాళ్ళు ఉద్దేకానికి లొంగిపోలేదు. ప్రార్థన వారిని అదుపులో వుంచింది.

రగూవేలు 14 రోజులపాటు వివాహోత్సవం జరిపించాడు. ఈ మధ్యలో రఫాయేలు రాగీసుకు పోయి రూకల సంచిని తెచ్చాడు. గబాయేలుకూడా వివాహ మహోత్సవానికి వచ్చి వధూవరులను దీవించాడు. ఇంటి దగ్గర తోబీతు తన కుమారుడు అనుకొన్న కాలానికి రాలేదేమిటా అని బెంగపడ్డాడు. తండ్రి కంటెగూడ ఎక్కువగా తల్లి కుమారుని కొరకు ఎదురుచూచేది. రేయంతా అతని కొరకు కలవరించేది.

కదన తోబియా భార్యతో, మిత్రునితో నీనివే పట్టణానికి తిరిగివచ్చి తండ్రిని కలిసికొన్నాడు. కుమారుడు చేప పిత్తాన్ని తండ్రి కన్నులకు పూసి కంటిలోని పొరలను పెరికివేసాడు. తోబీతుకి చూపు వచ్చింది. అతడు కుమారునితో నాయనా! నా కంటికి దీపానివైన నిన్ను మళ్ళీ చూడగలిగాను అన్నాడు– 11, 14. అతడు కోడలిని ఇంటిలోనికి ఆహ్వానించాడు. రెండు కుటుంబాలు కలిసిపోయాయి.

### 4. రఫాయేలు దర్శనం 12, 1-14, 15.

దేవదూత సారాకు పట్టిన దయ్యాన్ని వదలించాడు. ముసలి తోబీతుకు దృష్టి వచ్చేలా చేసాడు. అతడు వచ్చిన పని ముగిసింది. ఇక దేవుని వద్దకు వెళ్ళిపోతాడు.

తండ్రీకుమారులు రఫాయేలు ఉపకారానికి అతనికి తగిన జీతం చెల్లించాలనుకొంటున్నారు. దేవదూత వారికి చిన్న ఉపన్యాసం చేసాడు. దీన్ని పాఠకులు బైబులు నుండి చదవాలి – 12, 6–10. అ పిమ్మట అతడు నేను దేవుని సన్నిధిలో నిల్చి అతనికి సేవలుచేసే ఏడ్గురు దేవదూతల్లో ఒకణ్ణని చెప్పాడు. తండ్రీకొడుకులు అతన్ని చూచి భయపడ్డారు. దేవదూత వారికి దేవుణ్ణి స్తుతించందని చెప్పి అదృశ్యుడయ్యాడు. సన్మనస్కులను గూర్చి చెప్పాలంటే బైబుల్లో ఈ గ్రంథానికి మించింది లేదు. వాళ్లు మనకు చేసే సేవలు నాల్గు. 1. వాళ్ళు మనకు మార్గదర్శకులై ఏమి చేయాలో, ఏమి చేయకూడదో చెప్తారు. 2. మనకు ఉపదేశం చేస్తారు. 3. మనచే ప్రార్థన చేయిస్తారు. 4. మనలను పరీక్షకు గురిచేసి దానిలో మనం నెగ్గేలా చేస్తారు. మన తరఫున మనం వాళ్ళపట్ల భక్తిని పెంపొందించుకోవాలి.

తోబీతు కుమారునికి తుది సందేశం విన్పించి చనిపోయాడు. తోబియా నీనివేను వదలి ఎక్బటానాలో వసించాడు. నీనివే నాశమైంది. అతడు 117 ఏండ్లు జీవించి కన్నుమూసాడు.

## 4. పుస్తకం సందేశం

తోబీతు గ్రంథం మొదటినుండి చివరిదాక దైవభక్తితో నిండివుంటుంది. ఈ పుస్తకంలో రఫాయేలు పాత్ర దేవుడు నరులను ఆదుకొంటాడు అని చెప్తుంది. తోబీతు పాత్ర ఓర్పునీ, కరుణ కార్యాలనూ తెలియజేస్తుంది. అతడు ఆదర్శ భక్తుడు. తోబియా పాత్ర తల్లిదండ్రులపట్ల భక్తిగౌరవాలు కలిగి వుండాలని చెప్తుంది. తోబియా సారాలది పవిత్రమైన వివాహ బంధం.

గ్రంథంలో ధర్మశాస్ర్రాన్ని పాటించడం, దానధర్మాలు, ప్రార్థన, ఉపవాసం మొదలైన అంశాలు వస్తాయి. ఇది విశేషంగా కుటుంబ భక్తిని వర్ణిస్తుంది. పేదలకు అన్నం పెట్టడం, బట్టలీయడం, మృతులను పాతిపెట్టడం, తల్లిదండ్రులు బిడ్డల మధ్య అనురాగం నెలకొనడం, పెద్దల ఉపదేశాలు వినడం మొదలైన అంశాలు గ్రంథమంతట వస్తాయి.

రఫాయేలు అస్మోదియసును ఓడించి తోబియా సారాలకు మేలు చేసాడు. నేడు మన జీవితంలో మనం దేవదూతలపట్ల భక్తిని పెంచుకొంటే వారినుండి ఎన్నో వుపకారాలు పొందుతాం.

ప్రార్థనలు, దేవునికి మొరపెట్టదం, దైవస్తుతులు, నీతివాక్యాలు గ్రంథంలో కోకొల్లలుగా వుంటాయి. కనుక ఈ పుస్తకాన్ని చదువుతుంటే దేవాలయంలో ప్రార్థన చేసికొన్నట్లుగానే వుంటుంది.

క్రీస్తు పూర్వం 2వ శతాబ్ధంలో గ్రీకు రాజులనుండి హింసలనుభవించే యూదులను స్టోత్సాహించడానికి రచయిత ఈ గ్రంథాన్ని వ్రాసాడు. ఏ దోషం లేకున్నా సారా శ్రమలకు గురైంది. పుణ్యకార్యాలు చేసినా తోబీతు బాధలు అనుభవించాడు. నీతిమంతులైన యాకోబు యోసేపుల్లాగే, తోబియా సారాల్లాగే యూదులు కూడా కొన్ని శ్రమలు అనుభవించాలని ఈ గ్రంథకర్త హెచ్చరించాడు. నేడు మన జీవితంలో కూడా శ్రమలు తప్పవు.

ప్రాచీన కాలంనుండి కైస్తవులు ఈ గ్రంథాన్ని భక్తితో చదువుతూ వచ్చారు. మనకు బాగా వుపయోగపడే బైబులు గ్రంథాల్లో ఇదీ ఒకటి. ఈ పొత్తం ప్రధానంగా కుటుంబ భక్తినీ, కుటుంబ ధర్మాలనూ బోధిస్తుంది. కనుక మన విశ్వాసులు ఈ పుస్తకాన్ని శ్రద్ధతో చదవాలి. ఇది మంచి కథ. కనుక విసుగు పుట్టించదు. ఇంటిలో మన పిల్లల చేతకూడా ఈ పుస్తకాన్ని చదివించాలి. పింగళి యెల్లన అనే ప్రాచీన కవి ఈ పుస్తకాన్ని "సర్వేశ్వర మహత్త్వం" అనే పేరుతో పద్యకావ్యంగా వ్రాసాడు.

## 2. యూదితు గ్రంథం

### 1. గ్రంథ స్వభావం

క్రీస్తు పూర్వం 175-164 కాలంలో సిరియా దేశాన్నేలిన అంటియోకస్ ఎపిఫానీస్ అనే గ్రీకు రాజు యూదులను క్రూరంగా హింసించాడు. ఆ సందర్భంలో యూదులను స్రోత్సహించడానికి రచయిత ఈ గ్రంథాన్ని ద్రాసాడు. దేవుడు బలహీనుల ద్వారాగూడ తన ప్రజలను కాపాడతాడని ఉద్బోధించాడు. ఈ పుస్తకం క్రీ.పూ. 150-100 సంవత్సరాల మధ్య వెలువడి వుంటుంది. ఇపుడు దీని హీట్రూ మూలం లభింపదు. గ్రీకు అనువాదం మాత్రమే దొరుకుతుంది. ఇది చారిత్రక గ్రంథంకాదు. దైవభక్తినీ, నీతినీ బోధించే కల్పిత గాథ. చిన్న నవల లాంటిది.

### 2. కథా సంగ్రహం

అస్సిరియా రాజైన నెబుకద్నెసరు, మాదియా రాజు మీదికి యుద్ధానికి పోయాదు. పశ్చిమ ఆసియా రాజ్యాలు అస్సిరియా రాజుకి సామంత రాజ్యాలు. ఐనా అవి యుద్ధంలో అతనికి సహాయం చేయలేదు. కనుక అతడు ఆ దేశాలను శిక్షించడానికి తన సైన్యాధిపతియైన హోలో ఫెర్నెసును బ్రహ్మాండమైన సైన్యంతో పంపాడు. ఇతడు వచ్చి యూదుల నగరమైన ఔతూలియాను ముట్టడించాడు. యిస్రాయేలీయులు పాపం చేయందే వారిని జయించడం సాధ్యంకాదని అమ్మోనీయుల నాయకుడు అకియోరు సేనానికి సలహాయిచ్చాడు. ఐనా సేనాపతి వినలేదు.

హోలో ఫెర్నెసు బెతూలియా పట్టణానికి నీటి సరఫరాను ఆపివేసాడు. నగరపౌరులు శ్రతువుకి లొంగిపొండని తమ నాయకులను వత్తిడిచేసారు. ఇంకా ఐదు రోజుల్లో దైవసహాయం అందకపోతే లొంగిపోతామని ఆ నాయకులు మాటయిచ్చారు.

ఆ పరిస్థితుల్లో యువ వితంతువైన యూదీతు ముందుకు వచ్చి విరోధికి లొంగకూడదనీ అతన్ని ఎదిరించి పోరాడాలనీ సలహా యిచ్చింది. తాను స్వయంగా నగరాన్ని కాపాడుతానని వాగ్ధానం చేసింది. ఆమె దాసితో శ్రతువు శిబిరానికి వెళ్ళింది. బెతూలియాను నీవశం చేస్తానని చెప్పి హోలోఫెర్నెసును ఉబ్బించింది. అతనికి ఆమెపై మరులు పుట్టాయి. నాల్గవనాడు అతడు ఆమెను చెరపగోరి విందుకి ఆహ్వానించాడు. ఆమె అందానికి తబ్బిబ్బులై ద్రాక్షసారాయాన్ని విపరీతంగా త్రాగి మైకంలో పడిపోయాడు. యూదితు అతని తలను నరికి బెతూలియాకు తీసికొనిపోయింది. యిస్టాయేలీయులు శర్రతువుల మీదికి దాడిచేసి వారిని ఓడించి కొల్లసొమ్ము దోచుకున్నారు.

యూదితు పురజనులతో యెరూషలేము వెళ్ళి దేవాలయంలో కానుకలు అర్పించింది. భర్త మనప్పేను స్మరించుకొంటూ జీవితాంతం వితంతువుగానే వుండిపోయి పండు ముసలితనంలో చనిపోయింది.

#### 3. వివరణం

#### 1. అస్సిరియనుల దాడి 1, 1-3, 10

అస్సిరియా రాజు నెబుకద్నెసరు యుద్ధంలో తనకు సహాయం చేయనందుకు పశ్చిమ దేశాలను శిక్షించడానికి తన సైన్యాధిపతియైన హోలోఫెర్నెసును పంపాడు. వాటిల్లో యిస్రాయేలు దేశం ఒకటి. వారి నగరమే బెతూలియా. అస్సిరియా రాజు తొనొక దేవుణ్ణనుకొని యూదులు కొలిచే యావే దేవుణ్ణి ఎదిరించాడు. నెబుకద్నెసరు మానవ ప్రతినిధి హోలోఫెర్నెసు. యావే ప్రభువు మానవ ప్రతినిధి యూదితు.

సేనాపతి ఒకలక్ష ముప్పయి రెండువేల మందితో గూడిన బ్రహ్మాండమైన సైన్యంతో వచ్చి చిన్నగ్రామమైన బెతూలియాను ముట్టడించాడు. ఈ యుద్ధంలో ఇద్దరు దేవుళ్ళు ఒకరినొకరు ఎదిరించారు. రాజుది మానుషబలం. యూదితుది దైవబలం. పశ్చిమ దేశాల్లో శత్రువుని ఎదిరించింది యిస్టాయేలు దేశమొక్కటే.

# 2. బెతూలియా ముట్టడి 4, 1-7, 32

హోలోఫెర్నెసు బెతూలియా ప్రక్కన శిబిరాన్ని పన్నాడు. ఆ శిబిరాన్ని చూచి యూదీయులు భయపడ్దారు. యెరుషలేము నగరానికీ, దేవాలయానికీ ప్రమాదం కలుగుతుందని దడిసారు. వాళ్ళు శత్రువులు తమ దేశంలోకి ప్రవేశించే కనుమలకు కాపుపెట్టారు. ప్రార్థనలు, ఉపవాసాలు చేసి దైవానుగ్రహంతో యుద్దానికి సిద్ధమయ్యారు.

శత్రుసేనాని తన శిబిరంలో మంత్రాలోచనం జరిపాడు. అతడు యిస్రాయేలీయులు ఎవరని ప్రశ్నింపగా అమ్మోనీయుల నాయకుడైన అకియోరు వారి పుట్టుపూర్వోత్తరాలను తెలియజేసాడు. వారికి దైవబలం ఉందనీ, పాపం చేస్తేనే తప్ప వారి దేవుడు వారిని చేయి విడువదనీ చెప్పాడు. కనుక వారిని జయించదం కష్టమని హితవు చెప్పాడు. కాని సేనాపతి గర్వంతో అతని సలహాను పాటించలేదు.

శ్రతు సైన్యం బెతూలియాను చుట్టముట్టి నీటి సరఫరాను అపివేసింది. నగరపౌరులు 34 రోజుల వరకు తమవద్ద వున్న నీళ్ళు వాడుకున్నారు. అ మీదట త్రాగటానికి నీళ్ళులేక సొమ్మసిల్లిపోయారు. శ్రతువుకి లొంగిపొమ్మని తమ నాయకుడైన ఉజ్జీయాను నిర్బంధం చేసారు. ఉజ్జీయా ఇంకా ఐదునాళ్ళు చూద్దాం. దేవుడు అద్భుతంగా వానకురిపించి నీళ్ళు ఈయకపోతే లొంగిపోదాం అన్నాడు. ఉజ్జీయా గడువుతో కలుపుకొని మొత్తం 39 రోజులు ఔతాయి. 38వ రోజు యూదితు ద్వారా ప్రజలకు విమోచనం లభిస్తుంది.

#### 3. యావే ప్రతినిధిగా యూదితు 8, 1-10, 10

యూదితు యువ వితంతువు. యూద సమాజంలో వితంతువులు దీనుల వర్గానికి చెందినవాళ్ళు. ఐనా ప్రభువు ఈ దీనురాలి ద్వారానే విజయాన్ని ప్రసాదిస్తాడు. ఆమె పేరుకి యూదజాతి స్ట్రీ అని అర్థం. యూదితు అందగత్తె. అందమనే ఆయుధం తోనే ఆమె శత్రువును జయిస్తుంది. ఆమె భక్తిమంతురాలు. గోనె తాల్చి ప్రార్థనలు, ఉపవాసాలు చేసేది. కనుక ఆమె ప్రభువు చేతిలో యోగ్యురాలైన సాధనం.

నగర పెద్దలు ఐదు రోజుల్లో యావే సహాయం అందకపోతే శత్రువుకి లొంగి పోదామన్నారు కదా! యూదితు ఈ నిర్ణయం పొసగదని చెప్పింది. అది దేవుణ్ణి పరీక్షించినట్లవుతుందని వాకొంది. కనుక ఆ నిర్ణయాన్ని రద్దు చేయించింది. యూదులది పురుషాధిక్య సమాజం. అలాంటి సమాజంలో ఓ స్ట్రీ పురుషుల నిర్ణయాన్ని మార్చివేసి క్రొత్త నిర్ణయం చేసింది. ఆమె శత్రువుకి లొంగవద్దనీ అతన్ని ఎదిరించమనీ ఆజ్ఞాపించింది. తాను శత్రువు శిబిరానికి వెళ్ళి నగరాన్ని కాపాడతానని చెప్పింది. కాని అది యేలాగో తెలియజేయలేదు. ఆమె మనసులో వున్న ప్రణాళికను దేవుడు ఆమోదిస్తాడో లేదోకూడా ఆమెకు ముందుగా తెలియదు. ఐనా దేవునిపై భారంవేసి కార్యానికి పూనుకొంది.

ఆమె విరోధుల శిబిరానికి వెళ్ళకముందు తలమీద బూడిద చల్లుకొని, గోనెతాల్చి, వినయంతో ప్రార్థన చేసింది. "ప్రభా! నీవు సైనికుల సంఖ్యపై, బాలాధ్యుల బలంపై ఆధారపడవు. నీవు పీడితులకు సహాయుడవు" అని దేవునికి మొరపెట్టింది – 9,11. ఈవిధంగా దైవబలాన్ని పొంది కార్యాచరణకు పూనుకొంది.

ఇంకా ఆమె చక్కగా అలంకరించుకొని విరోధుల విడిదికి పోయింది. ఆమె అందానికి నగరానికి కావలి కాసే యిస్రాయేలీయులే ముగ్ధలయ్యారు. ఈ యందం ఆమె ఆయుధం. దీనితోనే ఆమె శ్రతువుని జయిస్తుంది. మనం మన అందాన్ని దుర్వినియోగం చేస్తాం. కాని యూదితు దాన్ని దైవకార్యానికి ఉపయోగించి సద్వినియోగం చేసికొంది.

## 4. యూదితు శుతు శిబిరానికి వెళ్ళడం 10, 11-13, 20.

ఆ ధీరురాలు దాసితో బెతూలియా నగరద్వారం దాటి శ్యతువుల శిబిరంలో ప్రవేశించింది. అక్కడ గస్తీ కాసేవాళ్ళను నమ్మించి నేను మీ సేనాపతికి విశ్వసనీయమైన సమాచారాన్ని అందించడానికి వచ్చానని చెప్పింది. శిబిరంలో యూదితు చుట్టమూగిన అస్సిరియా సైన్యం ఆమె సౌందర్యానికి మురిసిపోయి యిస్టాయేలు అందగత్తెలు లోకాన్నంతటినీ లొంగదీసికుంటారు అని పల్కారు – 10, 19. తర్వాత ఆమె నిజంగానే సేనాని లొంగదీసికొంది. ఇది వ్యంగ్యం.

సైనికులు ఆమెను హోలోఫెర్నెసు గుదారానికి తీసుకొనివెళ్ళారు. అతడు రాత్రి దివిటీల కాంతిలో యూదితు సౌందర్యాన్నిచూచి విభ్రాంతి చెందాడు – 22. తర్వాత ఆమె అతని తల తెగనరుకుతుంది. కాని ఆ సుందరాంగిని చూడగానే ఇప్పుడే అతని తల పోయింది.

యూదితు సేనాని ముందు పెద్ద ఉపన్యాసం చేసింది. అతన్ని బాగా పొగడి అస్సిరియా సైన్యమంతటిలో నీవు మొనగాడివంది. ఆ మాటలకు అతడు పొంగిపోయాడు. ఆమె అకియోరు ఉపన్యాసాన్ని జ్ఞప్తికి తెచ్చి "మా (ప్రజల ఆహారం ఐపోయింది. వాళ్ళు తమ పంటలో దేవునికి అర్పించిన ధాన్యాన్ని భుజించి పాపం గట్టుకొంటారు. అప్పుడు నీవు వాళ్ళను జయించవచ్చు. నేను నిన్ను యొరూషలేములో రాజుగా అభిషేకిస్తాను" అని చెప్పింది. సేనాపతి ఆమె మాటలన్నీ నమ్మాడు. ఇంకా ఆమె నేనొక ముఖ్యకారాన్ని నెరవేరుస్తాను. అది యేమిటో తెలిసికొన్నపుడు లోకమంతా విస్తుపోతుంది అని పల్కింది – 11, 16. హోలోఫెర్నెసు ఆ కార్యం బెతూలియాను జయించడం అనుకొన్నాడు. కాని యూదితు దృష్టిలో ఆ కార్యం అతని చావే.

రచయిత యూదితు విజయాన్ని యుద్ధవిజయంగా వర్ణించాడు. యూదితు శిబిరంలో మూడు రోజులు వసించింది. అక్కడ తాను వెంటతెచ్చుకొన్న శుద్ధాహారాన్నే భుజించింది. యూదులకు ఆహార నియమం ముఖ్యం. ఆమె రోజూ వేకుక జాముననే లేచి శిబిరం ప్రక్కనున్న లోయలోనికి వెళ్ళి స్నానం జేసి శుద్ధిని పొంది వచ్చేది. దారిలో తన ప్రయత్నాన్ని దీవించమని దేవునికి మనవి చేసేది. ఈ యాచారం నెపంతోనే ఆమె నాల్గవరోజు అర్ధరాత్రి విరోధి శిరస్సుతో శిబిరం బయటికి రాగలిగింది.

కదన నాల్గవరోజు, అనగా 38వ రోజు రానేవచ్చింది. ఆ రోజు రాత్రి హోలోఫెర్నెసు యూదితుకి విందు చేసాడు. ఆ విందు ఆమెను చెరచడానికే – 12, 12. యూదితు తన సౌందర్యాన్ని ఆయుధంగా వాడుకొంది. చక్కగా అలంకరించుకొని మూర్తీభవించిన సౌందర్యంలాగ వచ్చి విందుశాలలో నాయకుని ముందు కూర్చుంది. అతడు ఆమెను కూడాలన్న కోరికతో మహోద్రేకానికి గురయ్యాడు. ఆమె అందానికి మురిసిపోయి తన జీవితంలో ఏనాడూ త్రాగనంతగా ద్రాక్షసారాయాన్ని త్రాగాడు. అలా

తప్పత్రాగి మైకంగమ్మి పదకమీద తూలి పదిపోయాడు. అలా యూదితు చేతికి సులువుగా దొరికిపోయాడు.

ఆమె దేవునికి ప్రార్థన చేసింది. తాను చేయనెంచిన కార్యాన్ని సఫలం చేయమని వేడుకొంది – 13,5. ఆమెకు శక్తినిచ్చేవాడు భగవంతుడే.

ఆ వీరనారి హోలోఫెర్నెసు కత్తితోనే అతని శిరస్సును తెగనరికింది. దాసి ఆ తలను ఆహారపదార్థాల సంచిలో దాచింది. ఇద్దరూ రోజూ వేకువజామున స్నానానికి పోయినట్టగానే శిబిరంనుండి వెలుపలికి పోయారు. అచటినుండి బెతూలియా నగరద్వారం చేరుకొన్నారు.

పూర్పం యాయేలు శ్రత్తువైన సీస్రాను కణతల్లో మేకు దిగగొట్టి చంపింది న్యాయాధి – 4, 17–22. దావీదు గొల్యాతును అతని కత్తితోనే చంపాడు –1 సమూ 17, 48–51. వీరిలాగే ఇక్కడ యూదితు శ్రత్తువుని హతమార్చింది. దైవబలంతో బలహీనురాలు బలాధ్యుణ్ణి గెల్చింది. అతడు మాయతో విందు ఏర్పాటు చేసి ఆమెను చెరచాలని చూచాడు. కాని ఆమె శ్రత్తువుని మించిన మాయతో ఆ చెరుపును తప్పించుకొని విరోధి ప్రాణాలు తీసింది.

పురజనులు యూదితు చేతిలోని శీరస్సుని చూచి విస్తుపోయారు. దేవుడు లోకంలోని స్ట్రీలందరికంటెను యూదితుని ఎక్కువగా దీవించాడని ఉజ్జీయా పొగడాడు. ఉజ్జీయా, ఇతర పురుషులు యుద్ధానికి పోలేదు. భయంతో నగరంలోనే వుండి పోయారు. ఓ ఆడపడచు శిబిరానికి పోయి శత్రువుని ఓడించి వచ్చింది. అనగా ఓ స్ట్రీ పురుషులను కాపాడింది. ఇది విద్దారం.

#### 5. శ్యతువుల భంగపాటు 14, 1-16, 25.

యూదితు శత్రువు శిరస్సును నగర ప్రాకారంపై వ్రేలాడదీయించింది. పురజనులను విరోధి మీదికి దాడిచేయమని పంపింది. వాళ్ళు సేనాపతిని నిద్రలేపబోయి అతడు చచ్చాడని తెలిసికొని కలవరం చెందారు. అకాలంలో ఒక పురుషుడు ఒక స్ట్రీ చేతిలో చావడం అవమానకరం. తమ నాయకుని మరణవార్తవిని అస్సిరియను సైనికులు శిబిరం నుండి పారిపోయారు. యూదులు వారిని తరిమి చంపివేసారు. వారి శిబిరాన్ని దోచుకొన్నారు. యోరూషలేము నుండి ప్రధాన యాజకుడు వచ్చి యూదితుని అభినందించాడు.

యూదితు పురజనులు యెరేషలేము వెళ్ళి అక్కడ దేవునికి కృతజ్ఞతాస్తుతులు అర్పించారు. యూదితు హోలోఫెర్నెసు సామగ్రిని దేవునికి అర్పించింది. ఆ వీరనారి శౌర్యాన్ని మెచ్చుకొని చాలామంది ఆమెను పెండ్లాడ్డానికి వచ్చారు. కాని ఆమె తన భర్త మనప్నేపట్లగల గౌరవంచే జీవితాంతం వితంతువుగానే వుండిపోయింది. అలా ఆమె స్ట్రీకి వివాహమాడ్డం, బిడ్డలను కనడం ఒక్కటే ముఖ్యం కాదని నిరూపించింది. తన ఆస్తిని బంధువులకు పంచియిచ్చింది. తన దాసికి స్వేచ్ఛనిచ్చింది. పండు ముసలితనంలో 105వ యేట పరమపదించింది.

### 4. పుస్తకం సందేశం

- 1. అంటెయోకస్ ఎఫిఫానీస్ వేద హింసలకు చిక్కిన యూదులకు ధైర్యాన్ని కలిగించడానికి రచయిత ఈ గ్రంథాన్ని డ్రాసాడు. కనుక ఇది డ్రుధానంగా దేవుని పట్ల నమ్మకాన్ని పెంచేది. ఉజ్జీయా యూదితుతో "దేవుని పట్ల నీవు చూపిన నమ్మకాన్ని డ్రజలు ఏనాడూ విస్మరించరు" అంటాడు 13, 19. ఈ గ్రంథం నేడు మనకు కూడా దేవుని పట్ల నమ్మకాన్ని ఫుట్టిస్తుంది. ఐతే మనంకూడా యూదితులాగ నేడు సమాజంలో జరుగుతున్న అన్యాయాలనూ, మనమీదికి వచ్చే దుష్టశక్తులనూ ధైర్యంతో ఎదిరించాలి.
- 2. నియంతల ఆగదాలు చెల్లవు. దేవుడు వారికంటె శక్తిమంతుడు. దైవశక్తితో ప్రజలు దుష్టులను ఎదిరించాలి.
- 3. దేవుడు కష్టాలను నరులను శిక్షించడానికే పంపడు. మన విశ్వాసాన్ని పరీక్షించడానికి గూడ పంపవచ్చు. (శమల్లో మన విశ్వాసం బలపడుతుంది. యూదితు అస్సిరియనుల దాడిని ఈ దృష్టితో చూచింది.
- 4. దేవుడు బలహీనుల ద్వారానే బలవంతులను జయిస్తాడు. అతడు ఒక ఆడగూతురు ద్వారా మహా సైన్యాధిపతిని మన్ను గరపించాడు. మనకు దైవబలం ముఖ్యం.
- 5. ప్రార్థనం మంచిదే. కాని ప్రార్థనం వల్లనే అన్నీ నెరవేరవు. యూదితు కార్యాచరణకు పూనుకొని విరోధి శిబిరానికి వెళ్ళి అతన్ని ఓడించింది. దేవుడు నేను నీ ప్రణాళికను నెరవేరుస్తానని ముందుగా ఆమెకు హామీ ఈయలేదు. ఐనా ఆమె దేవుణ్ణి నమ్మి పనికి పూనుకొంది. నగర నాయకులు సాధించలేని కార్యాన్ని తాను సాధించింది. కనుక జపంతోపాటు కార్యాచరణం గూడ వుండాలి.
- 6. యూదితు స్ర్రీజాతికే అలంకారం. ఆమె పేరుకే యూదమహిళ అని అర్థం. యూద మహిళల్లోని గొప్పతనం ఆమెలో రాసిపోసినట్లుగా కన్ఫించింది. యూద సమాజం స్ర్రీలకు విలువనీయలేదు. ఐనా ఆమె ఆనాటియిస్రాయేలు పురుషుల

కంటే ఎక్కువ తెలివీ ధైర్యసాహసాలు ప్రదర్శించింది. ఆమె పూర్వవేదంలోని మిర్యాము, దెబోరా, యాయేలుల్లాగ ధీరవనిత. ఆమెనుండి మన కైస్తవ స్ట్రీలు (పేరణం పొందాలి. ధైర్యంతో నాయకత్వం వహించి ముందుకు సాగాలి. మన బాలికలకు యూదితు, ఎస్తేరు, రూతు మొదలైన ధీరవనితల పేర్లు పెట్టాలి.

- 7. మన దైవార్చనలో యూదితు మరియమాతకు పోలికగా వుంటుంది. ఆమె హోలోఫెర్నెసును లాగే మరియ పిశాచాన్ని జయించింది. యూదితు మరియకు సూచక వ్యక్తి.
- 8. హోలో ఫెర్నెసు వాలకం నేడు మనలో అరుదేమీ కాదు. పరస్త్రీని జంతుదృష్టితో జూచి కామించినపుడెల్ల ఆ దుష్టుడు మనలో మెదులుతున్నాడు అనుకోవాలి. కామ వికారాన్ని జయంచనివాడు భక్తుడు కాడు.

# 3. ఎస్తేరు గ్రంథం

### 1. గ్రంథ స్వభావం

బైబుల్లో హీట్రూ ఎస్తేరు, గ్రీకు ఎస్తేరు అని రెండు గ్రంథాలున్నాయి. గ్రీకు పుస్తకంలో హీట్రూ పుస్తకంలో వున్నదానికంటే 107 వచనాలు అధికంగా వున్నాయి. ట్రొటస్టెంటులు హీట్రూ ఎస్తేరునీ, క్యాతలిక్కులు గ్రీసు ఎస్తేరునీ అంగీకరించారు. ఇది చారిత్రక గ్రంథంకాదు. చరిత్రను ఆధారంగా చేసికొని ట్రాసిన చిన్న నవల.

ఈ పుస్తకంలో అధ్యాయాలనూ వచనాలనూ తెలిపే సంఖ్యలు గజిబిజిగా పంటాయి. ఐనా కథాక్రమంమాత్రం సక్రమంగానే పుంటుంది. కనుక పాఠకులు ఈ పుస్తకంలోని అధ్యాయాల సంఖ్యల్లో పొరపాటుందేమోనని బ్రాంతి పడకూడదు. హీబ్రూ ఎస్తేరుని క్రీస్తుపూర్వం రెండవ శతాబ్దంలో వ్రాసారు. గ్రీకు ఎస్తేరులో అధికంగా వున్నభాగాలను తర్వాత చేర్చారు.

### 2. కథా సంగ్రహం

పారశీక చక్రవర్తియైన అహష్వేరోషు వష్టిని రాణి పదవినుండి తొలగించి నూత్న రాణి కొరకు గాలించాడు. మొద్దెకయి అన్న కూతురు యూద మహిళ ఐన ఎస్తేరు నూత్నరాణి ఐంది.

రాజు ముఖ్యమంత్రియైన హామానుకి మొర్దెకయిపై ద్వేషం. కనుక అతడు మొర్దెకయినీ, పారశీకంలోని యూదులందరినీకూడా వధించడానికి కుట్రపన్ని మోసంతో రాజుచే శాసనం చేయించాడు. ఎస్తేరు రాజు సన్నిధిలోకి వెళ్ళి యూదులను కాపాడమని వేడుకోవాలి. ఐతే ఆ రోజుల్లో ఎవరుకూడ రాజు పిలువకుండానే అతని సన్నిధిలోకి వెళ్ళకూడదు.

హామాను మొర్దెకయిని ఉరితీయించదానికి 75 మూరల ఎత్తున్న ఉరికంబాన్ని సిద్ధం చేయించాడు. ఎస్తేరు రాజును సందర్శించి అతనికి విందు చేయించింది. అ విందులో యూదులకు ప్రాణభిక్ష పెట్టమని వేడుకొంది. ఆ సమయంలోనే హామాను కుట్రనుగూడ రాజుకు తెలియజేసింది. హామాను తన్ను క్షమించమని అడుగుకోవడానికి పడకపై కూర్చుండివున్న ఎస్తేరు కాళ్ళపై పడ్వడు. రాజు ఈ చర్యను అపరాధంగా భావించి హామానుని అతడు మొర్దెకయి కొరకు తయారుచేయించిన ఉరికంబం మీదనే ఉరితీయించాడు. యూదులు పారశీకంలోని తమ శత్రువులను రెండు రోజులపాటు చంపారు. వాళ్ళు శత్రువులపై సాధించిన విజయాన్నే ఫూరీము ఉత్సవంగా జరుపుకొన్నారు. రాజు హామానుకు బదులుగా మొర్దెకయిని ప్రధానమంత్రిని చేసాడు. అతడు దేశాభివృద్ధికొరకూ, యూదుల శ్రేయస్సు కొరకూ కృషిచేసాడు.

ఈ పుస్తకాన్ని ద్రాయడంలో గ్రంథకర్త ఉద్దేశాలు రెండు. మొదటిది, పూరీము ఉత్సవం ఎలా పుట్టిందో తెలియజేయడం. రెండవది, తన్ను నమ్మి తనను శరణువేడినవారిని దేవుడు తప్పక కాపాడతాడని తెలియజేయడం. ఇక ఈ కథను ఐదు భాగాలుగా పరిశీలిద్దాం.

#### 3. వివరణం

#### 1. వష్టి రాణి 11, 2-1 , 22

అహేష్వేరోషు తన అధికారులకు విందుచేయించాడు. ఈ విందులో తప్పుత్రాగి వివేకాన్ని కోల్పోయి రాణి అధికారుల ముందు తన సౌందర్యాన్ని ప్రదర్శించాలని అజ్ఞాపించాడు. అభిమానమున్న ఏ స్ట్రీయైనా అలాంటిపని చేస్తుందా? వష్టి రాజాజ్ఞను త్రోసిపుచ్చింది. రాజు సలహాదారులు కూడా అతనిలాంటివాళ్ళే. వాళ్ళు రాణిని చూచి దేశంలోని స్ట్రీలందరూ తమ భర్తలను ధిక్కరిస్తారు కనుక ఆమెను పదవినుండి తొలగించమని రాజుకి సలహాయిచ్చారు. వష్టి పదవి పోయింది. ఇక్కడ రచయిత పారశీక రాజుల పిచ్చి పద్ధతులను ఎగతాళిచేసాడు.

### 2. మొర్దెకయి - ఎస్తేరు 2, 1-3, 6

కొంతమంది అందమైన కన్నెలను రాజు అంతఃపురానికి తీసికొనివచ్చారు. వారిలో ఎస్తేరుకూడా వుంది. రాజుకు ఆమె అందం, వినయం నచ్చింది. కనుక రాజు ఆమెను పరిణయమాడి వష్టికి బదులుగా రాణిని చేసాడు. కాని ఆమె యూదస్త్రీ అని రాజుకి తెలియదు. వష్టిరాణి స్వతంత్రభావాలు కలది. ఆమె అభిమానాన్ని కాపాడుకోవడానికి రాణి పదవిని వదలుకొంది. ఆమెతో పోలిస్తే ఎస్తేరుకి సొంతభావాలు లేవు. ఈమె పెద్దలకు, మొద్దెకయికి విధేయురాలు. నేటి ట్ర్త్రీ విమోచనవాదులు ఈమెకంటె వష్టినే అధికంగా గౌరవిస్తారు.

ఇద్దరు సేవకులు రాజుపై కుట్రపన్నగా మొర్దెకయి ఆ కుట్రను భగ్నం చేసి రాజుని కాపాదాడు. కాని మొర్దెకయికి అప్పటికప్పుడు ఏ బహుమానం లభించలేదు. ట్రధానమంత్రి హామానుకి మొర్దెకయి దండంపెట్టలేదు. యావే ట్రభువుకి తప్ప మరొకరికి దండం పెట్టకూడదని అతని తలంపు. కనుక హామాను అతనిపై పగబట్టాడు.

### 3. యూదులకు అపాయం 3, 7-5, 14

మొర్దెకయి మీదగల కోపంచే హామాను యూదులందరినీ చంపించబూనాడు. రాజుకి లంచమిచ్చి యూదులను హత్యజేయడానికి శాసనం చేయించాడు. కాని ఆ ప్రజలు యూదులని రాజుకు తెలియదు. హామాను వాళ్ళు "ఒకానొక జాతి" అని చెప్పాడు. అదారు నెల (ఫిబ్రవరి – మార్చి) 13వ తేదీన యూదులను హత్యచేసి వారి యాస్తులను స్వాధీనం చేసికోవాలని అన్ని రాష్ట్రాల్లో ప్రకటించారు.

మొర్దెకయి యూదుల వధను అపివేయవలసిందిగా రాజును బ్రతిమాలమని ఎస్తేరును కోరాడు. కాని ఆరోజుల్లో ఎవరైనా రాజు పిలువకుండానే అతని సన్నిధిలోకి వెళ్తే చావు తప్పదు. ఎస్తేరు రాజు దగ్గరికి వెళ్తే ఆమెకు చావు, వెళ్ళకపోతే ఆమె ప్రజలకు చావు. ముందు గొయ్యి, వెనుక నుయ్యి.

ఎస్తేరు తన ప్రజలకొరకు స్వీయప్రాణాలను గూడా సమర్పించడానికి పూనుకొంది. అమె దేవునికి ప్రార్థన చేసింది. సింహం గుహలోనికి ప్రవేశింపనున్న తనకు వాక్శక్తి ప్రసాదించమని వేడుకొంది – 14, 13. నిజాయితీతోగూడిన ఆమె మొరను దేవుడు ఆలించాడు.

అమె రాజు సన్నిధిలోకి రాగా అతదు ఆమెవైపు కోపంగాజూచాడు. కాని దేవుడు రాజు హృదయాన్ని దిడీలున మార్చి అతనికి రాణిపై దయపుట్టేలా చేసాడు -15,11. ఇక్కడ ఎస్తేరు ధైర్యాన్ని మెచ్చుకోవాలి. రాజు రాణిని ఆదరంతో చేరదీసి నీ కోరిక యేమిటో చెప్పమాన్నడు. అమె అతన్ని విందుకి ఆహ్వానించింది. ఈ విందుకి హామాను కూడా వచ్చాడు. కాని అతడు అంతకుముందే మొర్దేకయిని ఉరితీయడానికి 75 అడుగు ఎత్తయిన ఉరికంబాన్ని సిద్ధం చేయించాడు. ఐతే బైబుల్లో విందులు పతనాన్నీ పదోన్నతనీ గూడా సూచిస్తాయి. హామాను పతనం దగ్గరించింది.

### 4. యూదులు పగ తీర్చుకోవడం 6, 1-9, **19**

ఒక రోజు రాత్రి రాజు నిద్రపట్టక రాజకార్యాల దాస్తావేజులు చదివించుకొన్నాడు. వానిలో సేవకుల కుట్రనుండి మొద్దెకయి రాజును రక్షించాడనీ, అతనికే బహుమతి లభించలేదనీ బ్రాయబడివుంది. కనుక రాజు అతన్ని బహూకరించాలి అనుకొన్నాడు. అ వుదయమే హామాను మొద్దెకయి చావుకి అనుమతినీయమని అడగడానికి రాజు దగ్గరికి వచ్చాడు. రాజు సత్కరించగోరినవాణ్ణి ఎలా సన్మానించాలని ప్రభువు మంత్రిని అడిగాడు. హామాను ఆ సన్మానం తనకేనని బ్రాంతిపడి అతన్ని గుర్రమెక్కించి ఊళ్ళో ఊరేగించాలి అన్నాడు. ప్రభువు ఈ పని నీవు మొద్దెకయికి చేయించు అని ఆజ్ఞాపించాడు. హామాను శత్రువుని వూళ్ళో ఊరేగించాడు. అతని మొగం చిన్నపోయింది. అతని భార్య మిత్రులు మొద్దెకయి నిన్ను ఓడిస్తాడు అని చెప్పారు. ఎస్తేరు ప్రార్థనను విన్న దేవుడే ఈ కార్యాన్నికూడా జరిపించాడు.

రాణి రెండవ విందు చేసింది. రాజు మంత్రి హాజరయ్యారు. ఆ విందులో ఆమె మాజాతి ప్రజలకు చావు మూడింది. ప్రభువులవారు మమ్ము కాపాడాలి అని వేడుకొంది. మంత్రి హామానే మాకు కీడు తలపెట్టాడని చెప్పింది. రాజు మంత్రిపై కోపించి ఉద్యానవనంలోకి వెళ్ళాడు. మంత్రి పడకమీద వాలి విందారగిస్తూన్న ఎస్తేరు కాళ్ళపైబడి తన్ను క్షమింపమని వేడుకొంటున్నాడు. అంతలో రాజు తిరిగివచ్చి వీడు నాయింటనే నా రాణినే మానభంగం చేస్తాడా యేమిటి అన్నాడు. వెంటనే సేవకులు అతని ముఖంమీద ముసుగువేసారు. రాజాజ్ఞపై మొద్దెకయి కొరకు సిద్ధంచేసిన ఉరికంబంమీదనే అతన్ని డ్రేలాడదీసారు. ఈలా మొర్దెకయి చావు హామాను చావుగా మారింది. మంత్రి తాను త్రవ్విన గోతిలో తానే పడ్డాడు. ఇది దైవ నిర్ణయం. ఈ ఘట్టంలో మంత్రిని పట్టియోయడంలో ఎస్తేరు చూపిన ధైర్యాన్ని మెచ్చుకోవాలి. రాజు హామానుకు బదులుగా మొర్దెకయిని ప్రధానమంత్రిని చేసాడు.

యూదులు తమ్ము చంపడానికి వచ్చినవాళ్ళను తాము చంపవచ్చునని రాజు, మంత్రి క్రొత్త ఆజ్ఞ జారీచేసారు. యూదులు పారశీకులను 75,800 మందిని చంపి పగతీర్చుకొన్నారు. సంతోషంతో పూరీము ఉత్సవం చేసికొన్నారు. ఐతే, ఇలా పగతీర్చుకోవడం పూర్వ వేదానికి తగుతుందిగానీ నూత్నవేదానికి తగదు. క్రీస్తు శత్రువులను క్షమించమన్నాడుగానీ, ప్రతీకారం చేయమనలేదు. నూత్నవేద వరప్రసాదం ఇంకా పూర్వవేదంపై సోకలేదు అనుకోవాలి.

### 5. పూరీము ఉత్సవం 9, 20-10, 1

పూర్వం హామాను అదారు నెల 13వ తేదీన యూదులను చంపాలని నిర్ణయించాడు. కనుక ఈనెల13, 14 తారీఖుల్లో యూదులు పూరీము ఉత్సవాన్ని జరుపుకోవాలని మొర్దెకయి, ఎస్తేరు ఆజ్ఞాపించారు. ఆ యిద్దరు యూదుల అభివృద్ధి కొరకు, పారశీకరాజ్యం (శేయస్సుకొరకు కృషిచేసారు.

పూర్వం మొర్దెకయి కలలో రెండు సర్పాలు పోట్లాడుకోవడం, ఓ నది పుట్టటం చూచాడు. ఆసర్పాలు హామాను, తాను. ఆ నది ఎస్తేరు.

## 4. పుస్తకం సందేశం

ఈ పుస్తకంలోని ప్రధాన పాత్రలు మొర్దెకయి, ఎస్తేరు. మొర్దెకయి తెలివితో హామాను కుట్రను తప్పించుకొన్నాడు. అతడు ఎస్తేరును ప్రోత్సహించి ఆమె రాజునుండి యూదులకు ప్రాణభిక్షను సంపాదించి పెట్టేలా చేసాడు. ప్రధానమంత్రి అయ్యాక యూదుల శ్రేయస్సుకొరకు కృషిచేసాడు. ఇతనిలాగే మనమూ మన సుగుణాలనూ, సామర్థ్యాన్ని పెంచుకోవాలి.

ఎస్తేరు ఆదర్శ వనిత. ఆమె తన ప్రజల (శేయస్సుకొరకే జీవించింది. ప్రాణాపాయాన్నిగూడ లెక్కచేయక రాజు సన్నిధిలోకి వెళ్ళి యూదులకు ప్రాణభిక్ష పెట్టమని వేడింది. ధైర్యంతో హామాను కుట్రను రాజుకి ఎరిగించింది. ఆమెలో ధైర్యం, దైవభక్తి, విధేయత మొదలై సుగుణాలు వున్నాయి. ఐతే నేటి స్త్రీ విమోచనవాదులు ఎస్తేరుకంటే వష్టినే ఎక్కువగా మెచ్చుకొంటారు. వష్టి స్త్రీగా తన గౌరవాన్ని కాపాడుకోవడానికి రాణి పదవిని తృజించింది. తర్వాత ఎస్తేరు ఆమె స్థానాన్ని ఆక్రమించుకొంది. కాని వష్టిలో వున్న ఆత్మాభిమానం, స్వతంత్రభావాలు ఈమెలో లేవు.

ఈ గ్రంథంలో ఆపదలో దేవుణ్ణి సహాయం అదుక్కోవడం, ప్రార్థనం, ఉపవాసం మొదలైన సదాచారాలు వస్తాయి. ఇవి నేడు మనకు కూడా అవసరమే.

ఈ ఫుస్తకంలో విందులు చాల పర్యాయాలు వస్తాయి. ఇవి బైబుల్లో పదవీచ్భుతిని, పదోన్నతినీ కూడా సూచిస్తాయి. విందుల్లోనే వష్టి, హామాను పడిపోయారు. విందుల్లోనే ఎస్తేరు తన కార్యాన్ని సాధించుకొంది. నేడు మనకు పాస్కవిందు, స్మత్పసాదవిందు ఉన్నాయి. మనం వీటిల్లో భక్తితో పాల్గొని ఆధ్యాత్మికాభివృద్ధిని పొందాలి.

పారశీక దేశంలో యూదులు అల్పసంఖ్యాకులు. వారి ప్రత్యేక జీవిత విధానాన్ని చూచి పారశీకులు వారిని ద్వేషించారు. నేడు ఇండియాలో మనం మైనారిటీ వర్గాలము. కనుక హిందువులు మనలను చులకన చేస్తారు. హామాను మోసంతో పారశీకంలోని యూదులను తెగటార్చేవాడే కాని దైవకటాక్షం యూదులను కాపాడింది. దేవుణ్ణి నమ్మి అతని సహాయాన్ని అడుగుకొంటే మన జీవితం సురక్షితంగా వుంటుంది.

ఈ గ్రంథంలో రాజకీయమైన ఎత్తులు, ఎదురెత్తులు వున్నాయి. పారశీకులు యూదులను నాశంజేయగోరితే యూదులు వారికి ప్రతీకారం చేసారు. నూత్న వేదంలో మనం శ్వతువు మీద పగతీర్చుకోకూడదు. అతన్ని క్షమించి వదలివేయాలి. క్రీస్తు అందరినీ ఐక్యంజేసి శాంతిని చేకూర్చిపెట్టేవాడు – ఎఫే 2, 14-15. కనుక ఈ పుస్తకంలోని శ్వతుశీక్షణం మనకు ఆదర్శం కాదు.

### 4. రూతు గ్రంథం

## 1. గ్రంథ స్వభావం

ఈ పుస్తకం (కీ. పూ. 5వ శతాబ్దానికి చెందిన రచన. దీనిలోని విషయం మాత్రం న్యాయాధిపతుల కాలానికి చెందింది 1200. ఇది చారిత్రక గ్రంథం. ఇది చిన్న నీతి కథ. కనుక మిడ్రాష్ పుస్తకాల్లో చేర్చాం. యూదులు దీన్ని ఉత్సవదినాల్లో చదివేవాళ్లు.

దీనిలో తోబీతు గ్రంథంలోలాగ అద్భుతాలు, దేవదూతల జోక్యం మొదలైన అసాధారణ సంఘటనలు ఏమీ వుండవు. పైరుపండి కోతకోయడం, పరిగలు ఏరడం, కరువు, పెండ్లి, శిశుజననం, మరణం మొదలైన రోజువారి సంఘటనలు మాత్రమే కన్పిస్తాయి.

ఇంకా ఈ గ్రంథంలో పురుషుల ప్రాముఖ్యం వుండదు. నవోమి, రూతు అనే ఇద్దరు స్ర్రీలు కథ నడుపుతారు. వాళ్లు నిర్ణయాలు చేసి కథను సుఖాంతం చేస్తారు. ప్రాచీన యూద సమాజంలో స్ర్రీలకు ప్రాముఖ్యం లేదు. ఆ కాలంలో రచయిత ఈలాంటి కథను ఏలా అల్లాడా అని ఆశ్చర్యం కలుగుతుంది.

ఈ కథలో నిబంధనకు అధిక ప్రాముఖ్యం వుంటుంది. సినాయి నిబంధనం ద్వారా యావే ప్రభువు యిస్రాయేలీయుల పట్ల కరుణాజూపాడు. అతని పేరుమీదిగా యూదులు కూడ ఒకరిపట్ల ఒకరు దయ జూపాలి. రూతు నవోమి పట్ల కరుణ జూపడం ఈ పుస్తకంలో ఓ ముఖ్యాంశం.

ఇది కళాత్మకమైన కథ. గ్రంథం ఎలా ముగుస్తుందా అని చివరిదాకా ఉత్కంఠ కలిగిస్తుంది.కథ చివరిదాకా పవిత్రంగా, నిర్మలంగా నడుస్తుంది.

# 2. కథా సంగ్రహం

న్యాయాధిపతుల కాలంలో ఓ యూదకుటుంబం బేత్లైహేమునుండి మోవాబు దేశానికి వలసపోయింది. అక్కడ తండ్రి ఎలీమెలెకు చనిపోయాడు. ఇద్దరు కొడుకులు మహ్లోను, కిల్యాను అనేవాళ్లు మోవాబు పడుచులైన రూతు, ఓర్ఫాలను పెండ్లి చేసికొన్నారు. పెండ్లయ్యాక ఈ కొడుకులు కూడ సంతానం లేకుండానే చనిపోయారు. బేత్లైహేములో కరవు తీరింది కనుక తల్లి నవోమి తిరిగి అక్కడకి వెళ్లగోరింది. ఓర్ఫా వెళ్లిపోయింది గాని రూతు అత్తవెంట బేత్లైహేముకి వచ్చింది.

రూతు బోవసు అనే ధనవంతుని పొలంలో పరిగలేరుకోవడానికి పోయింది. ఇతడు ఎలీమెలెకుకి దగ్గరిచుట్టం కనుక ఈ వితంతువుని పట్టించుకోవలసినవాడు. నవోమి రూతుని బోవసుకి పెండ్లిచేసి ఆమెకు సంతానాన్ని కలిగించాలని సంకల్ఫించుకొని ఒక పథకం పన్నింది. అత్త ఆదేశం ప్రకారం రూతు రాత్రిలో బోవసు కళ్లానికి వెళ్లి అతన్నితన్ను పెండ్లాడమని వేడుకొంది. నవోమికి దగ్గరి చుట్టం బేత్లెహేములో మరొకడున్నా అతడు ఆమెను పెండ్లి జేసికోవడానికి ఇష్టపడలేదు. కడన బోవసే ధర్మబద్ధంగా ఆమెను వివాహమాడాడు. వారికి ఓబేదనే బిడ్డడు పుట్టి నవోమికి ఆనందం కలిగించాడు. ఈ వోబేదు మనుమడే దావీదు. ఇక ఈ చరిత్రను విపులంగా పరిశీలించి చూద్దాం.

#### 3. వివరణం

### 1. మోవాబులో నవోమి 1, 1-22

కరవువల్ల ఎలీమెలెకు, నవోమి, వారి కుమారులు మహ్లోను, కిల్యాను యూదా నుండి మోవాబు దేశానికి వలసపోయారు. అక్కడ కొడుకులిద్దరు మోవాబు పడుచులను పెండ్లాదారు. మహ్లోను భార్య రూతు. కిల్యాను భార్య ఓర్ఫా. పదేండ్లయ్యాక తండ్రీ కొడుకులు చనిపోయారు. ఇక ముగ్గరు వితంతువులు మాత్రమే మిగిలారు. యూద సమాజంలో వితంతువులు దిక్కులేనివాళ్లు.

ఇంతలో యూద దేశంలో వానలు కురిసి పంటలు పండాయి. కనుక నవోమి బేజ్లెహేముకి తిరిగిరాగోరింది. ఆమె కోడళ్లను ఫుట్టనింటికి వెళ్ళి మళ్లా పెండ్లాడి బిడ్డలను కనమంది. వారు తన పట్ల ఆదరంతో మెలిగినట్లే దేవుడు కూడ వారిపట్ల ఆదరంతో మెలగాలని కోరుకొంది – 1,8. చిన్నకోడలు ఓర్ఫా ఫుట్టింటికి వెళ్లిపోయింది. ఆమె చేసింది మంచి పనే. కాని పెద్దకోడలు రూతు ఇంకా మంచి పని చేసింది. రూతు అత్తతో నీతోపాటు నేనుకూడ బేజ్లెహేము వస్తానంది. నీదేశం, నీ ప్రజలు, నీ దేవుడు, నా దేశం, నా ప్రజలు, నా దేవుడు ఔతారంది. రూతు పెనిమిటిపట్ల మమకారం జాపితే వింత యేమీ లేదు. కాని అత్తపట్ల, అదీ ఓ అన్యజాతి స్ర్రీపట్ల మమకారం జూపితే అది వింతేకదా! యావే నిబంధనల ద్వారా యిస్టాయేలు ప్రజలపట్ల జూపిన కరుణే రూతు అత్తపట్ల గూడ చూపింది. రూతు శీలాన్ని మదింపు వేయడానికి ఈ వొక్క సంఘటనం చాలు. 1, 16-17 వాక్యాలు బైబుల్లోని అతిప్రశస్త్ర భాగాలకు చెందినవి. కనుక పాఠకులు వీటిని జాగ్రత్తగా మనం చేసికోవాలి.

బేత్లైహేములోని స్ట్రీలు నవోమి కష్టాలకు సంతాపం తెలియజేసారు. ఆమెకూద నాపేరు నవోమి కాదు. 'మారా' అని పల్కింది. నవోమి అంటే సుందరమైనదనీ, మారా అంటే విషాదకరమైనదనీ అర్థం.

#### 2. రూతు బోవసును కలిసికోవడం 2, 1-23

బోవసు ఎలీమెలెకు కుటుంబానికి బంధువు. కనుక రూతుని పట్టించు కోవలసినవాడు అతడే. రూతు పరిగలేరుకోవడానికి పోయి బోవసు పొలంలోనే అడుగుపెట్టింది. దేవుడే ఆమెను అలా (పేరేపించాడు. రైతులు పైరు కోసేపుడు కొన్ని వెన్నులు పేదలకు వదలివేయాలని ధర్మశాస్త్రం ఆదేశిస్తుంది – లేవీ 19,9–10. బోవసు రూతుని తన పొలంలోకి ఆహ్వానించాడు. తాను కూలీలు అన్నం తినేపుడు రూతునికూడ భోజనానికి ఆహ్వానించాడు. ఆమె అతనికి వందనాలు అర్పించింది. బోవసు తన కుటుంబానికి బంధువని మాత్రం రూతుకి తెలియదు.

ఆరోజు రూతు కుంచెడు ధాన్యంతో ఇల్లు జేరి అత్తకు చూపించింది. నవోమికి ఆలో చనవుట్టింది. బోవను మనకు దగ్గరిచుట్టం గనుక మన నంగతిని పట్టించుకోవలసినవాడు అతడే అంది – 2, 20. అనగా బోవసు దేవర న్యాయం ప్రకారం రూతును పెండ్లాదాలని భావం.

ఒక స్ర్టీ సంతానాన్ని కనకముందే ఆమె భర్త చనిపోతే అతని సోదరుడు లేక దగ్గరిచుట్టం ఆ వితంతువును పెండ్లాడాలి. వారికి కలిగే మొదటి బిడ్డడు చనిపోయిన నరునికి బిడ్డడౌతాడు. ఇదే దేవరన్యాయం. కుటుంబం గతించకుండా వుండడానికి ప్రాచీన యిస్రాయేలీయులు ఈ నియమం చేసికున్నారు – ద్వితీ 25, 5–6.

### 3. వివాహ సూత్రధారిణి నవోమి 3, 1-16

నవోమి రూతును చక్కగా అలంకరించుకొని బోవసు కళ్లందగ్గరికి వెళ్లమని చెప్పింది. బోవసు రాత్రి కళ్లంలోని ధాన్యందగ్గర పండుకొనివున్నాడు. రూతు అతనికి నిద్ర పట్టాక మెల్లగా వచ్చి అతని పాదాలమీది బట్టను తొలగించి ఆ పాదాల దగ్గరే పండుకొంది. ఇక్కడ పాదాలమీద బట్టను తొలగించడం భార్యాభర్తల కలయికకు సూచనం.

బోవసు నడి జామున మేల్కొని తన పాదాల వద్దవున్న స్ర్రీని చూచి విస్తుపోయాడు. రూతు సమయస్ఫూర్తితో అయ్యా! నీవు మాకు దగ్గరి చుట్టానివి. నన్ను పెండ్లాడి నాకు సంతానాన్ని కలిగించు అని వేడుకొంది. ఈ ప్రణాళికను తయారుచేసింది అత్త. దాన్ని నిర్వహించింది కోడలు. ఇక్కడ రూతు తెలివినీ, ధైర్యసాహసాలనూ మెచ్చుకోవాలి. అ అత్తాకోడళ్లు ఒకరికొకరు తీసిపోరు.

బోవసు అమ్మా! నీవు ఓ యువకుణ్ణి పెండ్లాడక వయోవృద్ధణ్ణయిన నావద్దకే వచ్చావు. నీవు నీయత్త పట్ల కంటే నాపట్ల యోగ్యతరంగా (పవర్తించావు. నీ ధర్మబుద్ధిని మెచ్చుకోవాలి అన్నాడు. రూతు బోవసులకు కావలసింది శారీరికానందం కాదు. సంతానాన్ని కని మహ్లోను కుటుంబాన్ని నిలబెట్టడం. ఈ ఘట్టాన్ని రచయిత చాల నేర్పుతోను కళాత్మకంగాను రచించాడు. బోవసు రూతు ద్వారా నవోమికి ఆరుకుంచాల ధాన్యం పంపాడు. ఈ చర్య నవోమి కుటుంబానికి సమృద్ధీ, సంతాన(ప్రాప్తీ కలుగుతాయని సూచిస్తుంది.

#### 4. రూతు బోవసుల పెండ్లి4, 1-12

బోవసు నగరద్వారం దగ్గరికి వచ్చాడు. ఇక్కడే పంచాయితీలన్నీ జరిగేవి. నవోమికి దగ్గరి బంధువు ఇంకొకడున్నాడు. రూతుకి సంతానాన్ని కలిగించవలసిన బాధ్యత అతనికి కూడ వుంది. అతన్నీ పదిమంది పెద్దలనూ నగరద్వారం దగ్గరికి పిలిపించారు. బోవసు ఆ బంధువుతో నవోమి తన పొలం అమ్మబోతుంది. నీవు ఆ పొలాన్ని కొని, రూతును పరిణయమాడి ఆమెకు సంతానాన్ని కలిగిస్తావా అని అడిగాడు. రూతుకి సంతానం కలిగితే ఆ పొలం ఆమె బిడ్డలకు దక్కుతుంది. కనుక అతడు నేనీకార్యం చేయలేను అన్నాడు. అప్పుడు బోవసు నేనే పొలాన్ని కొని రూతుని పెండ్లాడతానన్నాడు. అక్కడకు వచ్చిన పెద్దలంతా ఈ వుదంతానికి సాక్షులుగా వున్నారు. వాళ్లు రూతు పుణ్మస్టీలైన లెయా రాహేళ్లవలె సంతానవతి కావాలన్నారు. బోవసు సుప్రసిద్దుడు కావాలని దీవించాడు.

### **5**. దావీదు వంశవృక్షం **4**, 13-22

బోవసు రూతుని పెండ్లాడగా ఆమెకు బిడ్డదు కలిగాదు. బేత్లైపాము స్ర్రీలు నవోమిని అభినందించారు. ఈ కథ ఆమెతోనే ప్రారంభమై ఆమెతోనే ముగుస్తుంది. అబీమెలెకు కుటుంబాన్ని నిలబెట్టదానికి ఆమె గొప్ప ప్రణాళిక పన్నింది. రూతు బోవసులను ఐక్యంజేయగోరింది. దేవుని కృప వలన ఆమె కృషి ఫలించింది. ఇప్పుడు మనుమణ్ణి ఎత్తుకొని సంతోషంతో అరుగుమీద కూర్చుంది. రూతుకి గొడ్డాలితనం పోయి, బిడ్డడు కలిగాడు. ఈ శిశువు ద్వారా మహ్లోను కుటుంబం భూమిమీద కొనసాగుతుంది. వారి ఆస్తి అన్యాకాంతం కాదు.

రూతు బోవసులకు క్రమంగా ఓబేదు, యీషాయి, దావీదు పుట్టారు. కనుక దావీదుకు రూతు ముత్తవ్వ ఔతుంది. తర్వాత మెస్సీయా ఈ దావీదు వంశం నుండే జన్మిస్తాడు. మత్తయి క్రీస్తు వంశావళిలో రూతును గూడ పేర్కొన్నాడు. ఆమె గొప్పతనం అది – మత్త 1, 5.

### 4. పుస్తకం సందేశం

ఈ కథలోని ముఖ్యంశాలు ఇవి. 1 ఈ పుస్తకం కుటుంబ ధర్మాలకు ఎంతో ప్రాముఖ్యమిస్తుంది. నవోమి దేవరన్యాయం ద్వారా కుటుంబానికి సంతానం కలిగిస్తుంది. సంతానం ద్వారా కుటుంబాన్ని నిలబెట్టాలని అత్తాకోడళ్లు పడిన శ్రమ మన మనసులను కరిగిస్తుంది. అత్తా కోడళ్ల అనురాగం మనలను ముగ్ధులను చేస్తుంది. 2. దేవుడు దీనురాళ్లయిన వితంతువులను కరుణతో ఆదరిస్తాడు. 3. దేవుడు ఒక్క యూదులనే గాక రూతులాంటి అన్యజాతి ప్రజలనుగూడ ఆదరిస్తాడు. ఎజ్రూ అన్యజాతితో చేసికొన్న మిశ్రమవివాహాలను రద్దుచేసాడు. కాని ఈ గ్రంథం మిశ్రమ వివాహాలను సమర్థిస్తుంది. 4. ఈ పుస్తకం దావీదు వంశావాళిని గూడ పేర్కొంటుంది. దావీదుకి రూతు ముత్తవ్వ. దావీదు వంశం నుండే మెస్సీయా రావాలి.

యావే నిబంధనంద్వారా యిస్టాయేలీయుల పట్ల కరుణ జూపినట్లే ఆ ప్రజలు కూడ ఒకరిపట్ల ఒకరు కరుణ జూపాలి. కనుకనే నవోమి, రూతు ఒకరిపట్ల ఒకరు కరుణజూపారు. బోవసుగూడ రూతుపట్ల కరుణ జూపి మహ్లోను కుటుంబాన్ని నిలబెట్టాడు. ఈ కరుణ ఈ గ్రంథంలోని ఓ ముఖ్యాంశం.

ఈ పుస్తకం ప్రధానంగా స్ర్టీల కథ. స్ర్టీలకు విలువనిచ్చేది. దీన్ని చదివి మనం మహిళల పట్ల గౌరవం పెంచుకోవాలి.

రూతు చరిత్ర పుణ్యకథ. కనుక భక్తులు ఈ గ్రంథాన్ని పలుసార్లు పారాయణం చేయాలి.

# అనుబంధం - సూసన్న కథ

సూసన్న కథ దానియేలు గ్రంథం 13వ అధ్యాయంలో వస్తుంది. ఈ భాగం హీట్రూ బైబుల్లో లేదు. దాని అనువాదమైన గ్రీకు బైబుల్లో మాత్రమే కన్పిస్తుంది. కనుక ట్రోటెస్టెంటులు దీన్ని అంగీకరించరు. మనకు మాత్రం దైవ(పేరితమైంది. ఈ కథను క్రీ.ఫూ. 1వ శతాబ్దంలో ట్రాసివుంటారు.

ఇది మొదట ఓ జానపద కథగా ప్రచారంలో వుండేది. ఎవదో యూద రచయిత ఈ కథను ఎన్నుకొని యూద మతాంశాలను దీనిలోనికి ప్రవేశపెట్టాడు. కనుక మొదట లౌకీక పరమైన కథ తర్వాత మతపరమైన కథగా మారిపోయింది.

ఇది బైబుల్లోని ఉత్తమ కథల్లో వొకటి. ఒక్కసారి చదవగానే మన హృదయాన్ని అకట్టుకొంటుంది. అందుకే ఇది జనసామాన్యంలో బాగా ప్రచారంలోకి వచ్చింది. కథ చిన్నదైన మంచి కథకు ఉండవలసిన లక్షణాలన్నీ దీనికీ వున్నాయి. సూసన్నకు ఏమి జరుగుతుందో అనే అందోళనం పాఠకునికి చివరిదాకా ఉత్కంఠను ఫుట్టిస్తుంది. కట్ట కడన దుష్టశిక్షణం, సాధురక్షణం అతని హృదయానికి ఊరట నిస్తుంది. కొందరి దృష్టిలో ఇది మొట్టమొదటి డిటెక్టివ్ కథ. కాని ఇది ప్రధానంగా మిడ్రాష్ కథ.

సూసన్న కథాసంగ్రహం ఇది. యూదులు బాబిలోనియా స్రవాసంలో వున్నపుడు యోవాకీము భార్యయైన సూసన్న అనే స్ట్రీ వుండేది. వారిది సంపన్న కుటుంబం. యూద సమాజానికి పెద్దలూ న్యాయాధిపతులూ ఐన వృద్ధలు ఇద్దరు ఆమెను కామించారు. ఒక రోజు మధ్యాహ్నం వాళ్ళు సూసన్నను చెరుపగోరి ఆమె వాడుక స్రకారం తిరిగే తోటలో దాగివున్నారు. సూసన్న తోటలోనికి వచ్చి పనికత్తెలను పంపివేసి వంటరిగా వుండగా వారిరువురు ఆమెను సమీపించి నీవు మాకోరిక తీర్చు. లేక పోతే నీ విక్కడ ఓ యువకునితో వ్యభిచారం చేసినట్లుగా నీమీద నేరం మోపుతాం అన్నారు. ఆమె పెద్దగా అరవగా ఇంటిలోని జనమంతా పరుగెత్తుకొని వచ్చారు.

మరుసటి రోజు సూసన్నకు తీర్పు చెప్పారు. వృద్ధులు ఆమె వ్యభిచారం చేసిందని అబద్ధాలు చెప్పారు. ప్రజలు వారి కథను నమ్మి ఆమెకు మరణశిక్ష విధించారు. వాళ్ళు ఆమె జవాబును విననుగూడ వినలేదు. ప్రజలు ఆమెను చంపడానికి తీసుకొనిపోతుండగా దేవుడు దానియేలు అనే యువకుని (పేరేపించాడు. అతడు వృద్ధుల సాక్ష్యాన్ని తిరిగి ప్రశ్నింపగోరాడు. వారిద్దరినీ వేరుపరచి సూసన్న ఏ చెట్టుకింద వృభిచారం చేసిందో

చెప్పమన్నాడు. ముసలివాళ్ళు ఇద్దరు వేరువేరు చెట్లు పేర్కొన్నారు. వారి సాక్ష్యాలు ఏకీభవించలేదు. కనుక కూటసాక్ష్యాలు చెప్పారని తేలిపోయింది. దానియేలు సూసన్నను విడిపించి వృద్ధులిద్దరికీ మరణదండను విధించాడు. ఈ తీర్పువలన దానియేలు కీర్తిబాగా పెరిగిపోయింది.

### 1. సూసన్న

యూదులు బాబిలోనియా ప్రవాసంలో వున్నపుడు యోవాకీము అనే సంపన్నుడు సూసన్నను పెండ్లిచేసికొన్నాడు. ఆమె అందగత్తె. భక్తురాలు. తల్లిదండ్రులు చిన్నపుడే ఆమెకు యూదజాతి నియమాలు జాగ్రత్తగా నేర్పారు. యూదులు యోవాకీము తోటలో ప్రోగై కొన్ని వ్యవహారాలు చర్చించుకొనేవాళ్లు. ఆయేదు ఇద్దరు వృద్ధులైన పెద్దలను న్యాయాధిపతులనుగా నియమించారు. వీళ్ళు యోవాకీము ఇంటిలోనే ప్రజల తగాదాలకు తీర్పు చెప్పేవాళ్ళు. కాని వాళ్ళ బుద్ధి మంచిదికాదు. యిర్మీయా తన ప్రవచనంలో పేర్కొన్న ఇద్దరు దుష్టప్రవక్తల వంటివాళ్లు – 29, 21–23.

సూసన్న మధ్యాహ్నం తోటలో కాసేపు తిరుగాడేది. న్యాయాధిపతులు ఆమెమీద కన్నువేసారు. రోజూ తోటలో ఆమెను చూడ్డానికి కాచుకొని వుండేవాళ్ళు. ఒకరోజు వాళ్లీద్దరూ ఒకరి కోరిక లొకరు తెలిసికొన్నారు. సూసన్న ఒంటరిగా దొరకినప్పుడు చెరచాలని కాచుకొనివున్నారు.

### 2. న్యాయాధిపతుల కుతంత్రం

ఓ దినం మధ్యాహ్నం వాళ్ళు సూసన్నను చెరచాలని నిర్ణయించుకొని తోటలో దాగుకొని వున్నారు. ఆమె వాడుక (ప్రకారం తోటకు వచ్చింది. ఆరోజు బాగ వేడిగావున్నందున తోటలో స్నానం చేయగోరింది. పనికత్తెలను చమురు తీసికొని రందని ఇంటికి పంపింది. పనిపిల్లలు తోట ద్వారములు మూసివేసి వెళ్ళగానే అక్కడ దాగివున్న వృద్ధులు సూసన్న దగ్గరికి వచ్చి మాకు నీమీద కోరిక పుట్టింది. నీవు మా కోరిక తీర్చు. లేకపోతే నీవిక్కడ ఎవడో యువకునితో వ్యభిచరించావని నీమీద నేరం మోపుతాం అన్నారు. సూసన్న నేను (ప్రభువుకి (దోహంగా పాపంజేయడం కంటె నిర్దోషినిగా మీ చేతికి చిక్కడం మేలు అంది. ఈ వాక్యాలను బట్టి ఆమె ఎంత యోగ్యురాలో ఊహించవచ్చు. వెంటనే సూసన్న కేకలు వేయగా ఇంటిలోని పనివాళ్ళు పరుగెత్తుకొని వచ్చారు. ముసలి వాళ్ళు తమ కథను విన్పించారు. పనివాళ్ళు ఆ కథను నమ్మి సిగ్గపడ్డారు.

# 3. కూటసాక్ష్యం

మరునాడు యోవాకీము ఇంటిలోనే సూసన్నకు తీర్పు చెప్పారు. ఆమె తమ వాంఛను తీర్చలేదు కనుక న్యాయాధిపతులు ఆమెను చంపించాలని కుట్రపన్నారు. ఆ మహిళ బంధువులతో, బిడ్డలతో సభ మధ్యకు వచ్చింది. నిందితురాలిగా ముఖంమీద ముసుగు వేసుకొని వుంది. న్యాయాధిపతులు ఆమె సౌందర్యాన్ని చూచి ఆనందించాలన్న కోర్కెతో ఆమె ముసుగును తొలగించమని ఆజ్ఞాపించారు. దోషిమీద నేరం మోపేవాళ్ళు అతని తలమీద చేతులుపెట్టి నేరం విన్పించాలి – లేవీ 24,14. ఈ నియమం ప్రకారం ముసలివాళ్ళు సూసన్న తలమీద చేతులుపెట్టి "ఈమె తోటకు వచ్చి పనికత్తెలను పంపివేసి తలుపులుమూయించి ఒక యువకునితో వ్యభిచరించింది. మేము ఆ ప్రక్యనేవుండి ఇదంతా గమనించి ఆమె దగ్గరికి వచ్చాం. ఆ యువకుడు మాకు దొరకకుండా పారిపోయాడు. ఈమె చిక్కింది. ఆ యువకుని పేరుమాత్రం చెప్పడంలేదు" అని కూటసాక్ష్యం పలికారు. వాళ్ళు యూద సమాజానికి పెద్దలూ న్యాయాధిపతులూ కూడ. కనుక జనం సూసన్న అభిప్రాయాన్ని తెలిసికోకుండానే వాళ్ళు చెప్పింది నమ్మి ఆమెకు మరణశిక్ష విధించారు. యూదుల మరణశిక్ష రాళ్ళతో కొట్టి చంపడం.

ఆ భక్తురాలు మరణానికి ముందు పెద్దగా ఏడుస్తూ దేవునికి ప్రార్థన చేసింది. ప్రభూ! నీకు రహస్యాలన్నీ తెలుసు. ఈ దుష్టులు నా మీద మోపిన నేరం పచ్చి అబద్ధం.నీవు నన్ను కాపాడవా అని వేడుకొంది. నిజానిజాలు తెలిసిన దేవుడు ఆమె మొర విన్నాడు.

ఆ మహిళను చంపడానికి తీసికొని పోతూండగా దేవుడు దానియేలును (పేరేపించి అతనికి జరిగిన సంగతిని తెలియజేసాడు. అతడు కూటసాక్ష్యంవల్ల సంభవించిన ఈ మరణాన్ని నేను అంగీకరింపను అని అరచాడు. అతని ఆదేశం ప్రకారం జనులందరు మళ్ళా యోవాకీము ఇంటికి తిరిగి వచ్చారు. ఈమారు దానియేలే తీర్పు చెప్పడానికి పూనుకొన్నాడు. వృద్ధలు చెప్పిన సాక్ష్యాన్ని పరిశీలించి సత్యాసత్యాలు తెలిసికోవడం ముఖ్యమని అతడు (గహించాడు.

అతడు ఇద్దరు పెద్దలను వేరుపరచాడు. మొదటి వానిని పిలిపించి నీవు అన్యాయపు తీర్పులు చెప్పడంలో దిట్టవు. ఈ యిద్దరు ఏ చెట్టుక్రింద పాపం చేస్తూండగా నీవు చూచావో చెప్పు అన్నాడు. న్యాయాధిపతి మస్తకి చెట్టు క్రింద అన్నాడు. అంతట రెండవవానిని పిలిపించి నీవు కనానీయులవలె విగ్రహారాధకుడివి. యిస్తాయేలు స్త్రీలను చెరచేవాడివి. ఇప్పుడు నీ పాపం పండింది. ఈ యిద్దరు ఏ చెట్టు క్రింద పాపం చేసారో చెప్పు అన్నాడు. అతడు సింధూరం క్రింద అన్నాడు. ఇద్దరి సాక్ష్యాలు ఏకీభవించలేదు. కనుక వాళ్ళు చెప్పింది పచ్చి అబద్ధమని తేలింది. దేవుడు వారి కపటత్వాన్ని వెల్లడిచేసి సూసన్నను కాపాడాడు.

డ్రజలు ఆ పెద్దలమీద మండిపడ్డారు. కూటసాక్షులు నిందితునికి పడే శిక్షను తామే అనుభవించాలి – ద్వితీ 9,19. ఈ నియమం ప్రకారం జనం న్యాయాధిపతులను రాళ్లతో కొట్టి చంపి సూసన్నను విడిపించారు. ఆమె బంధువులు దేవుణ్ణి స్తుతించారు. జ్ఞానియైన దానియేలు కీర్తి అంతట వ్యాపించింది.

ఈ కథ నుండి మనం నేర్చుకోవలసింది ఏమిటి?

- 1. ఈ సంఘటనంలో ప్రధాన పాత్ర సూసన్న. భక్తులు ఆపదలో చిక్కి మొర పెట్టినపుడు దేవుడు వారి మొర ఆలించితీరతాడు. జీవితంలో కష్టాలు వచ్చినంత మాత్రాన్నే నాశమైపోము. భక్తులను కాపాడే దేవుదొకడు వున్నాడని నమ్మాలి.
- 2. కుట్రలు మోసాలు బయటపడకపోవు. అధర్మం గెలువదు. నరులకు పాపభీతి వుండాలి. పాపం చేయడం కంటె చనిపోవడం మేలు.
- 3. కామం ఎప్పుడు మన హృదయంలో ప్రవేశిస్తుందో మనకే తెలియదు. కాని కామవాంఛలకు లొంగిపోయేవాళ్ళు నాశమైపోతారు.
- 4. ఇతరులు చెప్పింది వెంటనే నమ్మకూడదు. నిజానిజాలు పరిశీలించి చూచిన పిదపకాని ఒక నిర్ణయానికి రాకూడదు. ఈలా సూసన్న కథ అనేక విధాల మనకు నీతిని బోధిస్తుంది. మన బాలికలు ఈ పుణ్యస్త్రీ పేరు పెట్టుకోవాలి.

# 

లైబులు భాష్యం - 151

#### **ವಿ**ಭಯಸುಾವಿಕ

| 1.        | ఏద్గరు సోదరులు      | 171 |
|-----------|---------------------|-----|
| 2.        | ఎలియాసరు కథ         | 175 |
| <b>3.</b> | ఆకానుకు శిక్ష       | 176 |
| 4.        | దావీదు కథలు         | 177 |
| <b>5.</b> | <u> </u>            | 180 |
| 6.        | <b>ఉజ్జీయా పతనం</b> | 181 |
| 7.        | మిర్భామునకు శిక్ష   | 182 |
| 8.        | మెరీబావద్ద నీళ్ళు   | 183 |

# 1. ఏద్దురు సోదరులు, తల్లి - 2 మక్క 7

క్రీస్తుపూర్వం 167 ప్రాంతంలో అంటియోకస్ అనే గ్రీకురాజు యూదులను హింసించాడు. యోరుషలేము దేవాలయాన్ని అమంగళం చేసాడు. యూదులు ధర్మశాస్త్రాన్ని విడనాడి గ్రీకు దేవతలను కొలవాలనీ, గ్రీకు ఆచారవ్యవహారాలను పాటించాలనీ నిర్బంధం చేసాడు. భక్తిలేని యూదులుకొందరు అతనికి లొంగిపోయారు. కాని భక్తికలవాళ్ళు అతన్ని ఎదిరించారు. వేదహింసలకూ, ప్రాణత్యాగానికి భయపడకుండా ధర్మశాస్త్రాన్ని నిష్ఠతో పాటించారు. ఆలాంటి భక్తవర్గానికి చెందినవాళ్ళు ఏడ్గరు సోదరులు, వారి తల్లి – 2 మక్క 7.

ఈ కథలో ముఖ్యంశం, ప్రాణాలను కాపాడుకోవడం కంటె ధర్మశాస్త్రాన్ని పాటించడం ముఖ్యం అనేది. ఈ సంఘటనం వేదహింసలు కాలంలో ధైర్యంగా ప్రాణత్యాగం చేయాలని చెప్తుంది. ఇది ఆధ్యాత్మికంగా, నైతికంగా (పేరణను పుట్టించే కథ. నేడు మనకు కూడా స్పందన కలిగిస్తుంది.

యూదులకు 7 పరిపూర్ణసంఖ్య. కనుక ఏడ్సరు సోదరులతో కూడిన ఈ కుటుంబ పరిపూర్ణమైందనీ, దైవభక్తి కలదనీ భావం. ఈ సంఘటనంలో వర్ణించిన అంశాలన్నీ చారిత్రకమై యుండనక్కరలేదు. ప్రజలకు (పేరణం పుట్టించడం రచయిత ముఖ్యోద్ధేశం.

ఏద్దురు సోదరులకు రాజభటులు ఈ క్రింది శిక్షలు విధించారు. వారి నాలుకలు కోసివేసారు. కాలుసేతులు నరికివేసారు. తలమీది చర్మం పెరికివేసారు. వారిని గనగన మండే పెనముమీద కాల్చివేసారు. ఈ కథ సిరియాలోని అంటియోకయ నగరంలో రాజు సమక్షంలో జరిగింది. ఏద్గరు సోదరులు ప్రాణాలు విడువకముంను రాజును హెచ్చరించి మందలిస్తారు. ఈ కొడుకుల తల్లి తన బిడ్డల కంటెగూడ ఎక్కువ విశ్వాసము, ధైర్యము కలది. ఇక ఒక్కో కుమారుడు ప్రాణాలు అర్పించిన తీరును పరిశీలిద్దాం.

#### మొదటి కుమారుడు

రాజు సోదరులను పందిమాంసం తినమని నిర్బంధం చేసాడు. ధర్మశాస్త్రం దీన్ని అంగీకరించదు. కనుక సోదరులు రాజాజ్ఞను ధిక్కరించారు. అతడు వారిని కొరడాలతో కొట్టించాడు. మొదటి కుమారుడు మేము చావడానికైనా ఒప్పుకుంటాంగాని మా పూర్వుల చట్టాలను మీరం అన్నాడు. ఇది అతని ధర్మనిష్ఠ-2. భటులు అతని కాలుసేతులు నరికీవేసి గనగన మండే పెనముమీద కాల్చివేసారు. సోదరులు తల్లి అతని ప్రాణత్యాగాన్ని కండ్లార చూస్తూ, ఒకరి నొకరు హెచ్చరించుకొంటూ ధైర్యంగా వుండిపోయారు.

#### రెందవ కొదుకు

రెండవ కొడుకునుకూడ భటులు పూర్వరీతినే శిక్షించారు. ఐనా అతడు ధైర్యాన్ని, ఓర్పునీ కోల్పోలేదు. రాజుని ధిక్కరించి రాక్షసుడా! నీవు మమ్ము చంపితే నేమి? విశ్వాధిపతియైన ప్రభువు మాకు పునరుత్థాన భాగ్యాన్ని దయచేస్తాడు అని పల్కాడు-9. పూర్వ వేదంలోని యూదులకు పునరుత్థాన ముందని స్పష్టంగా తెలియదు. (కీస్తుకి పూర్వం 200 యేండ్ల నుండే ఈ భావం స్పష్టంగా ప్రచారంలోకి వచ్చింది.

#### మూదవవాదు

సైనికులు మూడవవాణ్ణి హింసించారు. అతని అవయవాలను నరికివేసారు. కాని అతడు ధైర్యంగా మీరు నా అవయవాలను నరికివేస్తున్నారు. మా ప్రభువు ఉత్థానకాలాన వీటిని నాకు మళ్ళా దయచేస్తాడు అని పల్కాడు-11. అతని ధైర్యానికి రాజు విస్తుపోయాడు.

### నాల్గవవాడు

సైనికులు నాల్గవవాణ్ణి హింసించి (శమలకు గురిచేసారు. కాని అతడు దిట్టతనంతో మేము మా ప్రభువు కొరకు చనిపోతున్నాం. అతడు మాకు పునర్జీవాన్ని ప్రసాదిస్తాడు. మీకు మాత్రం ఉత్థానం, నూత్నజీవం లభించవు అన్నాడు−14. పునరుత్థానం మీది నమ్మిక అతన్ని (పేరేపించి (పాణాలు వదలుకొనేలా చేసింది.

#### ఐదవ కుమారుడు

సైనికులు ఐదవవాణ్ణి బాధించారు. మామూలు శిక్షలకు గురిచేసారు. అతడు గదసుతనంతో రాజువైపు తేరిపారజూచి ఓయి! నీవు అధికార బలంతో మమ్ము శిక్షిస్తున్నావు. ఐనా దేవుడు మా ట్రజను చేయివిడువ లేదు. అతడు మా జనాన్ని తప్పక ఆదుకొంటాడు. నిన్ను నీ అనుచరులను మాత్రం శిక్షించితీరుతాడు అన్నాడు. 16–17. అంటియోకస్ వేద హింసలవల్ల యూద్రప్రజ నాశమైపోదని ఇతని నమ్మకం.

#### ఆవర కొడుకు

అరవవాడి వంతు వచ్చింది. భటులు అతన్ని కూడ మామూలు పద్ధతిలోనే హింసించారు. ఇతడు ఒక గొప్ప సత్యాన్ని తెలియజేసాడు.మా పాపాలవల్లనే మాకీ శిక్షలు వచ్చాయి అన్నాడు-18. యూదుల పాపం ధర్మశాస్త్రాన్నిమీరడమే. ఈ పాపం యూద సమాజానికంతటికీ తిప్పలు తెచ్చిపెట్టింది. పాపానికి సమాజాన్నంతటినీ బాధించడం అనే దుడ్దుభావం వుంటుంది. బైబులు ఈ సూత్రాన్ని చాలాసార్లు పేర్కొంటుంది.

#### ఏదవవాడు

సైనికులు ఏడవవాణ్ణికూడ ఘోరశ్రమలకు గురిచేసారు. అతడింకా పసివాడు. ఐనా రాజుతో ఈలా అన్నాడు. మా సోదరుల మరణం మా ప్రజల పాపాలకు పరిహారం చేస్తుంది. దేవుడు మా శ్రమలను, చావులను చూచి మా ప్రజల పాపాలు క్షమిస్తాడు. యిస్రాయేలు ప్రజలు ఇకమీదట శ్రమలు అనుభవించరు 37–38. మన శ్రమలు ఇతరుల పాపాలకు ప్రాయశ్చిత్తం చేస్తాయి అనేది కూడ గొప్పభావం.

#### తల్లి

ఈ తల్లి తన బిడ్డల కంటెను అధికమైన భక్తివిశ్వాసాలు, ధైర్యసాహసాలు కలది. అమెతన యేడ్గురు కుమారులు ఒక్కరోజులోనే చనిపోవడాన్ని చూచి తల్లడిల్లిపోయింది. కాని ప్రభువును నమ్మి ఆ దుఃఖాన్ని ఓపికతో భరించింది. అమెలో స్ట్రీల (పేమ పురుషుల ధైర్యమూ రెండూ వున్నాయి. కనుక ఏడ్గురు బిడ్డలను ఈలా ప్రోత్సహించింది. నాయనాలారా! మీరు నా కడుపున ఎలా వూపిరి పోసికొన్నారో నాకు తెలియదు. మీకు ఈ అవయవాలను ఇచ్చింది నేనుకాదు. అన్ని జీవులకు ప్రాణం పోసినవాడే మీకుకూడ జీవమిచ్చాడు. అతడు చనిపోయాక మీకు మళ్ళా ఉత్థానాన్ని దయచేస్తాడు. కనుక మీరు ధైర్యంతో ప్రాణాలు అర్పించండి-23.

ఈమె కడగొట్టు కొడుకుకి రెండు సత్యాలు విశదీకరించింది. 1. దేవుడు శూన్యం నుండి (ప్రపంచాన్ని సృజించాడు-28.ఈ భావం (ప్రాచీన మతాల్లో వేటిల్లో కూడ లేదు. బైబుల్లో కూడ ఇక్కడే మొదటిసారి తగులుతుంది. హెబ్రేయుల జాబు 11, 3 ఈ భావాన్ని మరల జ్ఞప్తికి తెస్తుంది. 2. మరణం తర్వాత మళ్ళీ ఉత్యానముంటుంది. ఈ భావం దానియేలు (గంథం 12, 2 లోను, ఈ (గంథంలో ఈ కథలోను మొట్ట మొదటిసారిగా స్పష్టంగా కన్పిస్తుంది. దైవ (పేరణవల్ల పూర్వవేదాంతంలో భక్తులు ఈ భావాన్ని స్పష్టంగా (పకటించారు. సరే, శత్రువులు ఏడ్గురు కొడుకుల తర్వాత తల్లిని గూడ చంపివేసారు. ఆ యెన్మిదిమంది యూదమతం కొరకు ధర్మశాస్త్రం కొరకు (పాణాలు అర్పించారు.

ఈ కథ నుండి మనం నేర్చుకోవలసిన సత్యాలు చాల పున్నాయి. 1. మన మతంపట్ల, మన విశ్వాసం పట్ల, దేవుని ఆజ్ఞలపట్ల మనకున్న నిష్ఠ ఏపాటిది? భారత దేశంలో వేదహింసలు (పారంభమయ్యాయి. గురువులను కొంతమందిని ఇదివరకే చంపివేసారు. మఠకన్యలను బాధించారు. విశ్వాసులను కష్టాలపాలు చేసారు. దేవాలయాలు ధ్వంసం చేసారు. మైనారిటీ (పజలంగా మన హక్కులను కాలరాస్తున్నారు. రానురాను ఈ హింసలు ఇంకా ఎక్కువౌతాయిగాని తగ్గవు. ఈ దేశంలోని తీడ్రవాదులు కైస్తవులను అణగద్రొక్కడానికి (పణాళికలు సిద్ధంచేసికొంటున్నారు. ఈలాంటి పరిస్థితుల్లో ఈ యేద్గరు సోదరుల కథ మనకు (పేరణం పుట్టిస్తుంది. ఇది (పధానంగా వేదహింసలకు, (శమలకు సంబంధించిన కథ. దీని నుండి మనం (పేరణం పొందాలి. ధైర్యంతో మనపాలబడిన (శమలకు సిద్ధం గావాలి.

- 2. మన పాపం ఇతరులను గూడ బాధిస్తుంది. అలాగే ఇతరుల పాపం మనలను బాధిస్తుంది. నరుల పాపం సమాజం మీదకూడ దుష్పరిణామం చూపుతుంది. ఈ యంశాన్ని గుర్తించి మనం పాపానికి దూరంగా వుండాలి.
- 3. హింసలనూ కష్టాలనూ భరించడం కష్టం. ఐనా ఒక్క సత్యం మన డ్రమల్లో మనకు ఓదార్పునిస్తుంది. మన డ్రమలు మన పాపాలకూ, మన సంఘం పాపాలకూ గూడ పరిహారం చేసిపెడతాయి. ఈ భావంతోనే పై సోదరులు ఓదార్పుని పొందారు.
- 4. శ్రమల్లో మనం దేవునికి దగ్గరౌతాం. అతన్ని ఆశ్రయిస్తాం. అతనికి ప్రార్థన చేసికొని అతనిపై ఆధారపడతాం. నేడు నరులు సుఖభోగాలకు అర్రులు చాస్తున్నారు. మనది సుఖసంస్కృతి. కాని ఈ సంస్కృతి మనలను దేవునికి దూరం చేస్తుంది. లోక వస్తువుల్లో కూరుకొని పోయేలా చేస్తుంది. అందుచే హింసలు ఒక విధంగా మనకు మేలే చేసిపెడతాయి. అవి మన భక్తిని పెంచుతాయి.

5. ఈ కథలో దైవశాస్ర్రానికి సంబంధించిన సత్యాలు చాల వున్నాయి. నరులకు మరణం తరువాత మళ్లా ఉత్థానముంది. దేవుడు లోకాన్ని శూన్యం నుండి సృజించాడు. అత్మకు చావులేదు. అది శాశ్వతంగా జీవిస్తుంది. దేవుడు దుర్మార్గులను శిక్షించితీరుతాడు. అతడు న్యాయం జరిగిస్తాడు.

# 2. ఎలియాసరుకథ - 2 మక్క 6, 18-31

పై యేడ్గురు సోదరుల్లాగే వేదహింసల కాలంలో ప్రాణత్యాగం చేసిన భక్తుడు ఎలియాసరు. ఆదర్శవంతమైన ఇతని మరణం పైయేడ్గురు యువకులకు (పేరణం పుట్టించింది. ఇది నేడు మనకు కూడ ఉత్సాహం కలిగిస్తుంది.

ఈ భక్తుడు రబ్బయి. అంటియోకస్ సేవకులు ఇతన్ని పందిమాంసం తినమని నిర్బంధం చేసారు. దాన్ని అతని నోటిలో కుక్కారు. కాని అతడు దాన్ని ధైర్యంగా ఉమిసి వేసాడు. తానే స్వయంగా హింసాస్థానానికి వెళ్లాడు. అక్కడ బలులర్పించేవాళ్లు ఎలియాసరుకి స్నేహితులే. వాళ్ళు కూడ యూదులే. కాని విశ్వాసాన్ని కోల్పోయి శత్రుపక్షంలో చేరారు.

ఈ భ్రష్టులు నీవు మామూలు మాంసాన్ని భుజించి పందిమాంసం తిన్నట్లుగా నటించు. అప్పుడు చావును తప్పించుకోవచ్చు అని యెలియాసరుకి సలహా యిచ్చారు. మేము చేసే ఈ సహాయాన్ని అంగీకరించమని బతిమాలారు. కాని యెలియాసరు అ సలహాను పాటింపలేదు. రెండు కారణాలవల్ల అతడు దాన్ని నిరాకరించాడు. మొదటిది, దురాదర్యం. 90 ఏండ్ల యీడున యెలియాసరు పందిమాంసం తిని ధర్మశాస్త్రాన్ని మీరాడని యువకులు తలుస్తారు. అతన్ని చూచి యువకులు పెడమార్గం పడతారు. అది ఆ రబ్బయికి మాయనిమచ్చ 24-25.

రెండవది, అతడు తాత్కాలికంగా చావును తప్పించుకొన్నా తర్వాత ప్రభువు తీర్పుని తప్పించుకోలేడు – 26. నరులను మెప్పించి దేవుని శిక్షకు గురైతే ఏమి లాభం? ఇక, అతడు ధర్మశాస్త్రం కొరకు మరణిస్తే యువకులకు మంచి ఆదర్శం చూపించినవాడు ఔతాడు. కనుక అతడు మరణాన్నే ఎన్నుకొన్నాడు.

రాజాజ్ఞను ధిక్కరించిన యెలియాసరుని భటులు కొరడాలతో కొట్టారు. అతడు చనిపోతూ "నేనీ శ్రమలను తప్పించుకొని వుండగలిగేవాణ్ణి. కాని ప్రభువు పట్లగల భయభక్తులచే వీటిని అంగీకరిస్తున్నాను. ఈ సంగతి దేవునికి తెలుసు" అంటూ ప్రాణాలు విడిచాడు. అతని మరణం యూదజాతిలోని పిన్నలకూ, పెద్దలకూ గూడ చక్కని ఆదర్శమైంది.

ఎలియాసరు కథ మనకు కొన్ని సత్యాలు నేర్పుతుంది. 1. మన పాపాన్ని చూచి ఇతరులు అసమార్గం పడతారు. తోడివారికి, విశేషంగా చిన్నవారికి మనం మంచి ఆదర్శం చూపించాలి. ఆవు చేలో మేస్తుంటే దూడ గట్టన మేస్తుందా? కనుకనే యెలియాసరు ఇతరులకు నీతిని బోధించడానికి ప్రాణత్యాగం చేసాడు.

2. ఎలియాసరు యూదజాతి కంతటికీ మంచి ఆదర్శాన్ని చూపించాడు. ఆతని మరణంవల్ల (పేరణం పౌందే పూర్వకథలోని ఏడ్గురు సోదరులు ప్రాణత్యాగం చేసారు. మంచి ఆదర్శానికి ఇంతశక్తివుంది. కనుక నేడు మనం దురాదర్శానికి దూరంగా వుండాలి. మంచి ఆదర్శాన్ని చూపడానికి సిద్ధంగా వుండాలి. మదర్ తెరేసాను చూచి నేడు చాలమంది పేదసాదలను ఆదుకోవడానికి ముందుకు వస్తున్నారు. విశేషంగా వేదహింసల కాలంలో మనం ధైర్యంతో మన భక్తి విశ్వాసాలను ప్రకటించాలి.

# 3. ఆకానుకు శిక్ష - యెహోషువ 7

అది క్రీస్తు పూర్వం 12వ శతాబ్దం. మోషే గతించాక యోషువ ప్రజలకు నాయకుడయ్యాడు. అతడు యావే ఆజ్ఞపై కనాను మండలాన్ని జయిస్తున్నాడు. అప్పటికే యొరికో అతని వశమైంది. ఆ మీదట హాయి పట్టణాన్ని జయించడానికి 3000 మంది ప్రజలను పంపాడు. కాని హాయి పౌరులు వారిని యుద్ధంలో ఓడించి చంపివేసారు. యిస్రాయేలీయులకు గుండె చెదిరింది. కనానీయులు ఈ వోటమిని గూర్చి విని యిస్రాయేలీయుల మీదికి దండెత్తివచ్చి వారిని నాశం చేయవచ్చు. కనుక యోషువా, ప్రజలు, పెద్దలు సంతాపసూచకంగా తమ వస్రాలు చించుకొన్నారు. తలపై దుమ్ము పోసికొని యావే ముందట సాష్టాంగపడి ప్రార్థన చేసారు.

డ్రభువు యోషువాకు సమాధానం చెప్పాడు. యిస్రాయేలీయులు శాపగ్రస్తమైన వస్తువులను దొంగిలించి దాచుకొన్నారు. కనుక డ్రభువుకి వారిపై కోపం వచ్చి హాయి యుద్ధంలో వాళ్ళు ఓడిపోయేలా చేసాడు. దైవ డ్రజలు ఏదైనా నగరాన్ని జయించినపుడు అక్కడి నరులను, జంతువులను, వస్తువులను అన్నిటినీ శాపం పాలుచేసి నాశం చేయాలి. తాము ఏమీ దక్కించుకో గూడదు. ఇది దేవుని అజ్ఞ – ద్వితీ 7, 1–4. వాళ్ళు ఈ యాజ్ఞమీరి హాయిని జయించినపుడు అక్కడి వస్తువులు కొన్నిటిని దాచుకొన్నారు. కనుక డ్రుళువు వారిపై కోపించి హాయి పట్టణ యుద్ధంలో వారికి అపజయం కలిగించాడు.

ప్రభువు ఆజ్ఞపై యోషువ యిస్రాయేలు ప్రజలను స్రోగుచేయించాడు. వారిని గోత్రాల క్రమంగా, వంశాల క్రమంగా, కుటుంబాల క్రమంగా తన యెదుటికి పిలిపించాడు. కడన సబ్ధి కుటుంబానికి చెందిన ఆకాను దోషి అని తేలింది. ఇతని పాపంవల్లనే యిస్రాయేలీయులు యుద్ధంలో ఓడిపోయింది.

- యోషువా ఆకానును బుజ్జగించి నీవు నిజం చెప్పి దేవుణ్ణి స్తుతించమన్నాడు. ఆకాను తనతప్పు ఒప్పుకొన్నాడు. అతడు యెరికో యుద్ధం జరిగేప్పుడు ఒక సీనారు బట్ట, రెండువందల తులాల వెండి, ఏబది తులాల బంగారం చేజిక్కించుకొని తన గుడారంలో దాచుకొన్నాడు. ఇవి శాపగ్రస్తమైన వస్తువులు. వీటిని నాశం చేయాలి. కాని ఆకాను వీటిని దాచుకొన్నాడు. అందుకే యిస్రాయేలీయులు యుద్ధంలో ఓడిపోయింది.

యోషువా ఆకాను గుదారం నుండి ఆ మూదు వస్తువులను తెప్పించాదు. ఆకానునీ, అతని కుటుంబాన్నీ, ఆ వస్తువులను ఆకోరు లోయలోనికి తీసికొని పోయాదు. అక్కడ అతన్నీ, అతని కుటుంబాన్నీ, వస్తువులనూ అన్నిటినీ రాళ్ళతోకొట్టి కాల్చివేసారు. అనగా వాళ్ళందరినీ శాపంపాలు చేసారు. ఆకోరు అంటే శ్రమ పెట్టడం. ఆకాను తన దురాశద్వారా యిస్రాయేలు సైన్యాన్ని శ్రమపెట్టాడు. దానికి శిక్షగా యోషువా ఆకానుని శ్రమపెట్టాడు. యోషువా ఆతావున పెద్దరాళ్ళ గుట్టను పేర్చాడు.

ఇది కథ. ఈ కథ నేడు మనకు కొన్ని సత్యాలు నేర్పుతుంది. 1. యిస్రాయేలు ప్రజల దేవుని నిబంధనను మీరినప్పుడు యుద్ధంలో ఓడిపోయారు. దాన్ని పాటించనపుడు గెల్చారు. దేవుని ఆజ్ఞల ప్రకారం జీవిస్తే మనకు అతని దీవెనలు లభిస్తాయి. ఆ యాజ్ఞలు మీరితే శాపాన్ని తెచ్చుకొంటాం.

2. ఆకాను పాపం దురాశ. దేవుడు నాశం జేయమన్న వస్తువులను అతడు ఆసబోతుతనంతో దక్కించుకొన్నాడు. ఆ పాపమే అతని ప్రాణాలు తీసింది. గెహాసి, యూదా, అననీయా సఫీరా మొదలైన వాళ్ళంతా దురాశ వల్లనే నాశమయ్యారు. ఈనాడు మనంకూడ అత్యాశకుబోయి చేటు తెచ్చుకొంటాం. కనుక మనం ఏ వస్తువులను అక్రమంగా కోరుకొంటున్నామా అని పరిశీలించి చూచుకోవాలి.

## 4. దావీదు కథలు

ఇక్కడ దావీదు చరిత్ర నుండి మూడు సంఘటనలను పరిశీలిద్దాం. మొదటి కథ 1 సమూవేలు 24లో వస్తుంది. అతడు 600 మంది అనుచరులతో ఎంగడీ యెడారిలోని కొండల్లో దాగివున్నాడు. సౌలురాజు దావీదును పట్టుకోవడానికి 3000 మంది సైనికులతో ఆ ప్రాంతానికి వచ్చాడు. సౌలు దారినపోతూ మలవిసర్జనకు ఒక కొండ గుహలోకి వెళ్ళాడు. కాని దావీదు అతని అనుచరులు ఆ గుహలోనే దాగుకొని వున్నారు. సౌలుకు ఆ సంగతి తెలియదు.

దావీదు అనుచరులు శత్రువును చంపివేయమని సలహా యిచ్చారు. కాని దావీదు సౌలుకు తెలియకుండ అతని పైబట్ట అంచును మాత్రం కత్తిరించుకొని వచ్చాడు. ఈపని చేసినందుకు కూడ అతడు విచారించాడు. యూదుల భావాల ప్రకారం నరుని దుస్తులు అతని అధికారాన్ని, హక్కుల్నీ, వ్యక్తిత్వాన్నీ సూచిస్తాయి. కనుక దావీదు పౌలు బట్టను కత్తిరించాడు అంటే అతన్ని నాశం చేయడానికి పూనుకొన్నట్లే. ఈ సౌలురాజు దేవునిచే అభిషిక్తుడు. అలాంటి వాడికి దావీదు కీడు తలపెట్టడం పెద్ద పాపం. కనుక అతడు పశ్చాత్తాపపడ్డాడు -6.

సౌలు గుహనుండి వెలుపలకువచ్చి ప్రయాణం సాగిస్తున్నాడు. దావీదు అతని వెంటబోయి అతన్ని పేరెత్తి పిలిచాడు, తాను కత్తిరించిన గుడ్డముక్కను సౌలుకి చూపించాడు. నేడు నీవు నాచేతికి చిక్కినా నేను నిన్ను చంపకుండ వదలివేసాను. దీన్ని బట్టే నేను నీ మీదకు కుటపన్నలేదనీ, నీకు ద్రోహం తలపెట్టలేదనీ అర్థంచేసికో. దేవుడు నిన్ను శిక్షించినా నేను మాత్రం నీమీద చేయిజేసికోను. ఐనా నీవు మాత్రం నావెంటబడి నన్ను తరుముతూన్నావు. నేనేపాటివాణ్ణి? చచ్చిన కుక్కతో, ఈగతో సమానుణ్ణి అన్నాడు. ఈ పలుకులు దావీదు మంచితనాన్ని, వినయాన్నీ సృష్టంగా తెలియజేస్తాయి.

ఈ పలుకులకు సౌలు మనసు కరిగింది. అతడు పసిపిల్లవాడిలాగ పెద్దగా యేడ్చాడు. అతని హృదయంలో నుండి పరాక్రమం గాక పశ్చాత్తాపం పెల్లుబికి వచ్చింది. అతడు దావీదుతో నాకంటె నీవు ఉత్తముడివి. నేను నీకు కీడు తలపెడితే నీవు నాకు మేలు చేసావు. నేను నీ ప్రాణాలు తీయగోరితే నీవు నా ప్రాణాలు కాపాడావు. చేతికి జిక్కిన శత్రువును ఎవడు వదలివేస్తాడు? నీ మంచితనానికి ప్రభువు నీకు మేలు చేయునుగాక అన్నాడు.

పైగా సౌలు దావీదుతో నీవు రాజువౌతావని ప్రవచనం చెప్పాడు–20. నీవు రాజువయ్యాక నా కుటుంబాన్ని నాశం చేయవద్దని బతిమాలుకొన్నాడు. పూర్వం గెల్చినరాజు ఓడిన రాజు కుటుంబాన్ని సర్వనాశం చేసేవాడు. కనుక ఇక్కడ సౌలు దావీదుని ముందుగానే బతిమాలాడు. ఇకమీదట యిస్టాయేలు రాజ్యం సౌలుకీ అతని కుమారుడు యోనాతానుకీ దక్కడు. అన్యుడైన దావీదుకి దక్కుతుంది. ఈ యధ్యాయంలో రచయిత చెప్పదలచుకొన్న ప్రధానాంశం ఇదే. రాజు కోరినట్లే దావీదు తాను సౌలు కుటుంబాన్ని రూపుమాపనని ప్రమాణం చేసాడు. సౌలు దావీదును జయించాలని వచ్చాడు. కాని కడన దావీదే సౌలుని జయించాడు.

ఇది బైబుల్లోని మంచి కథల్లో వౌకటి. ఈ సంఘటనం మనకు కొన్ని సత్యాలు నేర్పుతుంది. 1. దావీదు చేతికి జిక్కిన శ్యతువుని చంపకుండ వదలివేసాడు ఎందుకు? అతడు దేవుని అభిషిక్తుడు గనుక. ఇక్కడ దావీదు మంచితనం, నమ్మదగినతనం విశదమౌతున్నాయి. అతడు మాటయిస్తే తప్పడు. అధికారాన్ని గౌరవిస్తాడు. ఎల్లవేళల దేవునికి విధేయుడు. రోజువారి జీవితంలో మన విరోధులు నీచంగా ప్రవర్తించవచ్చు. మనం వారిపట్ల తిరిగి నీచంగా ప్రవర్తించనక్కరలేదు. మన ఔదార్యాన్ని మనం నిలబెట్టుకోవాలి.

- 2. దేవుడు తన భక్తులను కాపాడతాడు. సౌలు దావీదును చంపడానికి వచ్చాడు. కాని దేవుడు దావీదును కాపాడి సౌలుకి పశ్చాత్తాపం పుట్టించాడు. పైగా సౌలునికాదని దావీదుని రాజును చేసాడు. మనకు ప్రధానంగా కావలసింది దైవబలం.
- 3. న్యాయం దావీదు పక్షానవుంది. సౌలు చెప్పుడు మాటలువిని అన్యాయంగా దావీదును పట్టుకోవడానికి వచ్చాడు. కడన దేవుడు న్యాయాన్ని గెలిపించాడు. మన శక్రువుని మనం శిక్షించనక్కరలేదు. అవసరమొచ్చినపుడు దేవుడే ఆపని చేస్తాడు.

రెండవ సంఘటనం 2 సమూవేలు 23, 13-17 లో వస్తుంది. ఫిలిస్టీయులు బేజ్లెహేము నగరాన్ని ముట్టడించారు. దావీదు అదుల్లాము గుహలో దాగివున్నాడు. అతనికి 30 మంది వీరులు స్నేహితులు. వీరిలో ముగ్గరు మిక్కిలి సాహసవంతులు. వీళ్ళు తమ నాయకుడ్డి చూడబోయారు. దావీదు పుట్టి పెరిగింది బేజ్లెహేములోనే – ఆ నగర ద్వారం దగ్గరవున్న బావినీళ్ళు అతనికి చాల యిష్టం. కనుక అతడు ఆ బావినీళ్ళు ఎవరైనా తీసికొని వస్తే ఎంత బాగుంటుంది అన్నాడు. వాటికోసం అతడు మొగంవాచి వున్నాడు. వెంటనే ఆ ముగ్గరు వీరులు బేజ్లెహేము వెళ్ళారు. శుతువులకు వెరవకుండ బావి దగ్గరకు వెళ్ళి దానినీళ్ళు తీసికొనివచ్చి దావీదు కిచ్చారు. దావీదు వాళ్ళ ధైర్యాన్ని మెచ్చుకొన్నాడు. కాని తాను ఆనీళ్ళు త్రాగలేదు. ఆ ముగ్గరు తమ ప్రాణాలకు తెగించారు కనుక ఆ నీళ్ళు వాళ్ళ నెత్తురుతో సమాన మనుకొన్నాడు. కనుక వాటిని యావేకు సమర్పించి ధారగా పోసాడు. ఇది దైవారాధన. నాయకుడు, అనుచరులు అంతా ఆ యారాధనలో పాల్గొన్నారు.

ఈ సంఘటనం స్నేహం ఎలా వుందాలో తెలియజేస్తుంది. స్నేహితులకు దావీదుపట్ల గౌరవభావం వుంది. వాళ్ళు తమ ప్రాణాలు పణంగాపెట్టి దావీదుకొరకు ఆనీళ్లు తెచ్చారు. దావీదుకి మిత్రులపట్ల గూడ ఆదరభావం వుంది. అతడు వాళ్ళు తెచ్చిన నీటికి ఎనలేని విలువనిచ్చి దాన్ని తాను త్రాగదానికి బదులుగా దేవునికి కానుకగా అర్పించాడు. మిత్రులకు నమ్మదగిన తనముందాలి. ఒకరిపట్ల ఒకరు విశ్వసనీయులుగా మెలగాలి. ఒకరికొరకొకరు ఎంత త్యాగమైనా చేయదానికి సిద్దగా వుందాలి.

మూడవ సంఘటనం 2 సమూవేలు15, 19-21 లో వస్తుంది. దావీదు కొడుకు అబ్నాలోము తండ్రిమీద తిరగబడ్డాడు. దావీదు అతనికి దడిసి నగరాన్ని విడచి పారిపోతున్నాడు. కొద్దిమంది స్వామిభక్తిగల సేవకులు మాత్రం అతనితో వెళుతున్నారు. అన్యజాతి వాడయిన ఇత్తయి కూడ రాజుతో పోతున్నాడు. దావీదు ఇత్తయిని తనవెంట రావద్దని హెచ్చరించాడు. నేను ఎక్కడికి వెళ్ళాలో, ఎన్ని కష్టాలు పడాలో నాకే తెలియదు. నీవు పరదేశివి. ఇటీవలే నా కొలువులో చేరావు. ఇప్పుడు నాతో నీవు కూడ కష్టాలు అనుభవించడ మెందుకు? తిరిగిపోయి కొత్తరాజయిన అబ్వాలోము కొలువులోజేరి సుఖంగా వుండు అని సలహా యిచ్చాడు. కానీ యిత్తయి దావీదు మాటలు వినలేదు. చావయినా ట్రతుకయినా నేను నీతోనే వస్తాను. నా ప్రభువు ఎక్కడ వుంటాడో నేనూ అక్కడే వుంటాను అన్నాడు. ఆ అన్యజాతివాని నమ్మదగిన తనం అంతగొప్పది. ఓవైపు దావీదు సొంత కొడుకే తండ్రికి ట్రోహం చేస్తూంటే, మరోవైపు అన్యజాతి బంటు ఒకడు రాజుకి సేవలు చేస్తున్నాడు. విశ్వసనీయత ఈలా వుండాలి కదా! అన్యజాతి బ్రీ రూతు, అత్తనవోమిపట్ల చూపిన విశ్వసనీయత కూడ ఈలాంటిదే – రూతు 1, 17. దేవునిపట్లగాని, ఉపకారం చేసినవారి పట్లగాని మనంకూడ ఈలాంటి నమ్మదగినతనాన్ని చూపాలి.

### 

షెబారాణి సొలోమోను వైభవాన్ని గూర్చి వింది. ఆమె స్వయంగా అతన్ని సందర్శించడానికి ఆఫ్రికా నుండి వచ్చింది. ఆమె అతన్ని చాల ప్రశ్నలు అడిగింది. వాటన్నిటికి అతడు సులువుగానే జవాబులు చెప్పాడు. ఆ రాజు విజ్ఞానానికి ఆమె ఆశ్చర్యపడింది. ఆమె సొలోమోనుతో కొన్ని వ్యాపారపు ఒప్పందాలు కుదుర్చుకోవడానికి వచ్చింది. ఈ సందర్భాన్ని పురస్కరించుకొని రచయిత సొలోమోను సిరిసంపదలను వర్ణించాడు. సొలోమోను భవనాలు, అతని ఉద్యోగులు, అతని దహనబలులు మొదలైనవన్నీ పరికించేటప్పటికి ఆమెకు నోటమాట రాలేదు.

రాణి సొలోమోను విజ్ఞానమూ సిరిసంపదలూ రెండిటిని మెచ్చుకొంది. అతడు కొలిచే యావే ప్రభువును స్తుతించింది. ఆ దేవుడు యిస్రాయేలును (పేమించి వారికి సొలోమోనులాంటి మహారాజుని దయచేసాడు అని పల్కింది. తాను పూర్వం తనదేశంలో విన్నదానికంటె గూడ సొలోమోను విజ్ఞానం వైభవం అధికంగావున్నాయని వాకొంది-7. ఆమె రాజుకి బంగారం, రత్నాలు, సుగంధ ద్రవ్యాలు కానుకగా ఇచ్చింది. అతడు కూడ తన రాజవైభవానికి తగినట్లుగా ఆమెకు కానుకలిచ్చాడు.

ఈ కథనుండి మనం నేర్చుకోవలసిన సంఘటనం ఒకటుంది. రాణి రాజుతో మాట్లాడుతూ నేను మాదేశంలో వుండగానే నీ సంపదలను గూర్చీ, జ్ఞానాన్ని గూర్చీ విన్నాను. ఇప్పుడు ఇక్కడికి వచ్చి వాటిని స్వయంగా నా కన్నులతో చూచి ఆనందించాను. ఐనను నా సేవకులు నీ గొప్పతనంలో సగమైన నాకు తెలుపలేదు. నీ విజ్ఞాన వైభవాలు నేను విన్నదాని కంటె ఎక్కువగా వున్నాయి అంది. సేవకులు రాణికి సొలోమోనును గూర్చి తక్కువగా జెప్పారు. నేడు మనమో మనలను గూర్చి ఎక్కువగా చెప్పుకుంటాం. ఎక్కువచేసి తక్కువగా చెప్పుకోవడం ఉత్తముల పద్ధతి. తక్కువచేసి ఎక్కువగా చెప్పుకోవడం నీచుల పద్ధతి.

# 6. ఉజ్జీయా పతనం - 2 రాజుల దినచర్య 26

ఉజ్జీయా యూదా రాజ్యాన్ని పరిపాలించిన గొప్ప రాజుల్లో వొకడు. అతడు క్రీస్తుపూర్వం 783 నుండి 742 వరకు, అనగా 52 ఏండ్లు యొరూషలేము నుండి పరిపాలనం చేసాడు. ఆ రాజు పెద్ద సైన్యాన్ని పోషించి ఫిలిస్టీయులను, అరబ్బీయులను జయించాడు. ఎడారిలో కోటలు కట్టించాడు. యొరూషలేములో ద్వారాలు, బురుజులు నిర్మించి నగరాన్ని సురక్షితం చేసాడు. బావులు త్రవ్వించి వ్యవసాయాన్ని వృద్ధి చేసాడు. యాజకుడు జెకర్యా అతనికి సలహా లిచ్చినంతకాలం అతడు దైవభక్తితో జీవించి దేవని ఆశీస్సులు పొందాడు. చాలసంపదలు కూడబెట్బాడు.

కాని జెకర్యా గతించాక అతనికి తల తిరిగింది. అతడు అహంకారంతో దేవళం లోనికివెళ్ళి దేవునికి పీఠంమీద సాంబ్రాణిపొగ వేయబోయాడు. ఇది యాజకులు చేయవలసిన పని. కనుక తొమ్మిదిమంది యాజకులు అతనికి అడ్డువచ్చారు. నీవు ప్రభువును ధిక్కరించి అతని అనుగ్రహాన్ని కోల్పోయావు అని చెప్పారు. వెంటనే అతని నొసటిమీద కుష్ఠ పౌక్కులు లేచాయి. అది దైవశిక్ష. యాజకులు అతన్ని దేవళం నుండి వెలువలికి గెంటివేసారు. ఆ రాజు చనిపోయిందాకా కుష్ఠరోగిగా వుండిపోయాడు. మళ్లా దేవళంలో అడుగు పెట్టలేకపోయాడు. ఒక ప్రత్యేక భవనంలో వసించాడు. రాజ్య కార్యాలను అతని కుమారుడు పరిశీలించాడు.

ఉజ్జీయారాజును చూచి మనం పాఠం నేర్చుకోవాలి. పొగరు తగదు. కొన్నిసార్లు దైవాశీర్వాదంతో వృద్ధిలోకి వస్తాం. అంతమాత్రం చేతనే మిడిసిపడకూడదు. మన తాహతుకు మించిన కార్యాలు చేపట్టకూడదు. పొగరు వల్ల చాలమంది మన్నుగరచారు. మనకు వినయం ఒక్కటి తగుతుంది.

# 7. మిర్యామునకు శిక్ష - సంఖ్యా 12

యిస్రాయేలు ప్రజలు మోషే నాయకత్వాన ఎదారిలో ప్రయాణం చేస్తూ హోసెరోత్తున విడిది చేసారు. అక్కడ అహరోను, మిర్యాము మోషేమీద తిరగబడ్డారు. మోషే అప్పటికే యితియోపీయ స్ట్రీని పెంద్లాదాడు. దీన్ని ఆసరాగా పెట్టుకొని వాళ్ళు తమ్మునిమీద తిరగబడ్డారు. దేవుడు నీద్వారానేగాక, మాద్వారాగూడ మాటలాడాడు అన్నారు-2. అనగా మోషేతోపాటు తాముకూడ యిస్రాయేలు సమాజానికి నాయకులమని వారిభావం. సాటిలేని మోషే నాయకత్వాన్ని చూడగా వారికి అసూయ పుట్టింది. కనుకనే వాళ్ళు తమ్ముణ్ణి ఎదిరించారు. ఈ సందర్భంలో బైబులు మోషే మహా వినయవంతుడు అని చెప్తుంది-3. ఇక్కడ "వినయవంతుడు" అంటే దేవునికి సన్నిహితుడు, ట్రీతిపాతుడు అని భావం. దేవుడు అతన్ని తనకు ఇష్టుడైన సేవకునిగా, కార్యనిర్వాహకునిగా ఎన్నుకొన్నాడు.

అన్న, అక్క మోషేమీద తిరగబడినందున దేవునికి కోపం వచ్చింది. అతడు ఇతర ప్రవక్తలతో కలలలో, దర్శనాలలో మాట్లాడేవాడు. అనగా పరోక్షంగా వారికి తన సందేశాన్ని తెలిపేవాడు. కాని మోషేతో నేరుగా మాట్లాడేవాడు. మోషే దేవుని రూపాన్ని జూచాడు. అతన్ని దర్శించాడు. ఆలాంటి మహానాయకుణ్ణి, నేనే ఎన్నుకొన్నవాణ్ణి, ఎదిరించడానికి మీకు ఎన్నిగుండెలు అని విరుచుకుపడ్డాడు.

మోషేను ఎదిరించినందుకు దేవుడు మిర్యామును శిక్షించాడు. ఆమెకు కుష్ట సోకింది. అహరోను వేడికోలుపై మోషే మిర్యాము తరపున దేవునికి మనవి చేసాడు. ప్రభువు ఆమె కుష్టను తొలగించాడు. కాని మిర్యామును ఏడునాళ్ళ పాటు విడిదినుండి బహిష్కరించారు. వారం తర్వాత మళ్ళా పాశెంలో చేర్చుకొన్నారు.

ఈ సంఘటనం కుటుంబంలోని అంతఃకలహాలవల్ల పుట్టింది. నాయకుల అధికారాన్నీ, పెద్దరికాన్నీ జూచి అసూయ పడకూడదని ఈకథ భావం. రోజువారి జీవితంలో మనం, మన పెద్దల పేరుట్రఖ్యాతులను జూచి అసూయ చెందుతాం. వారిని విమర్శిస్తూ, చులకన చేస్తూ మాటలాడతాం. వారికంటె మనం అధికుల మన్నట్లుగా నోరు పారవేసికొంటాం. పుల్లవిరుపు మాటలంటాం. ఈలా చేయకూడదు. పెద్దలు దేవుని అధికారంలో పాలుపంచుకొంటారు. కనుక వారిపట్ల మనకు గౌరవం, వినయం వుండాలి.

# 8. మెరీబా వద్ద నీళ్లు - సంఖ్యా 20, 1 -11

ఎదారి ప్రయాణంలో యిస్రాయేలు ప్రజలు సీను ఎదారిచేరి మెరిబావద్ద విడిది. చేసారు. మిర్యాము చనిపోగా ఆమెను అక్కడనే పాతిపెట్టారు. ఆ తావులో ప్రజలకు నీళ్ళు దొరకలేదు. కనుక వాళ్ళు నాయకులైన మోషే, అహరోనుల మీద తిరగబద్దారు. ఈజిఫ్టలో వుండగా మస్తుగా తిన్నాం. ఇక్కడ తిండిలేదు, అసలు నీళ్ళుకూడలేవుకదా అని గొణిగారు. దేవునితో వాదాదారు. కనుకనే ఆ ప్రదేశానికి మెరిబా అనిపేరు. ఆపేరుకి వాదాడ్డం అనే అర్థం.

మోషే, అహరోనులు సాన్నిధ్యపు గుదారంవద్ద దేవునికి మనవి చేసారు. దేవుడు వారితో మీరు ప్రజలను ఆ యెదుటవున్న బండదగ్గర ప్రోగుజేయండి. ఈకర్రను తీసికొనిపోయి ఆ బండను నీళ్ళీయమని ఆజ్ఞాపించండి. దానినుండి నీళ్ళు పారతాయి అని చెప్పాడు. అది పూర్వం అహరోను వాడిన కర్ర. అలాగే మోషే ప్రజలను బండవద్ద ప్రోగుజేసి కర్రను చేతబట్టుకొని వచ్చాడు. కాని అతనికి అనుమానం కలిగింది. బండను ఆజ్ఞాపించినంత మాత్రాన్నే దానినుండి నీళ్ళేలా వస్తాయి అనుకొన్నాడు. కనుక అతడు ప్రభువు చెప్పకున్నా కర్రతో బండను బాదాడు. అదీ వొకసారికాదు, రెండుసార్లు. ఈ చర్య అతని అవిశ్వాసాన్నీ, అవిధేయతను సూచిస్తుంది. అతనికి ప్రభువుశక్తి తెలిసికూడ శంకించాడు.

దేవుడు కరుణించి బండనుండి నీళ్ళు పారించగా ప్రజలు త్రాగారు. కాని దేవుని శక్తిని శంకించినందున ప్రభువు ఆ యన్నదమ్ములను కఠినంగా శిక్షించాడు. మీరు నా పవిత్రశక్తిని నమ్మలేదు కనుక వాగ్దత్త భూమిలో అడుగు పెట్టలేరు అన్నాడు. కనుక ఆ సోదరులు ఎడారిలోనే కన్ను మూసారు. సామాన్య ప్రజలు శంకించడం ఒక యెత్తు. మోషేలాంటి మహోసేవకుడు దేవుణ్ణి శంకించడం మరోయెత్తు.

బందనుండి పారిన ఈ నీళ్ళు నూత్న వేదంలో పవిత్రాత్మను సూచిస్తాయి. సిలువపై క్రీస్తు ప్రక్కలో నుండి పారిన నీళ్ళనుగూడ సూచిస్తాయి.

ఈ సంఘటనం నుండి నేడు మనం నేర్చుకోవలసిందేమిటి? మన విశ్వాసం లోపించ కూడదు. దేవుని శక్తిని శంకించకూడదు. అతనికి ఏమి అసాధ్యం? మనం ఎంత పెద్ద పదవుల్లో వున్నామో మన విశ్వాసంకూడ అంతపెద్దదిగా వుండాలి. మోషేలాంటి భక్తిపరుడే అవిశ్వాసం వలన శిక్షను తెచ్చుకొన్నాడంటే, మన తరపున మనం ఎంత జాగ్రత్తగా మెలగాలి? ఎంత విశ్వాసంతో జీవించాలి?

# 10. బాధామయ సేవకుడు

బైబులు భాష్యం - 124

### సేవకుడు

"సేవకుడు" అనే మాట బైబుల్లో చాలచోట్ల కన్పిస్తుంది. మోషే, యోషువా మొదలైన నాయకులు అబ్రాహాము, ఈసాకు, యాకోబు మొదలైన పితరులు సేవకులు. దావీదు, యోషీయా మొదలైన గొప్ప రాజులు, కడకు అన్యజాతి రాజులైన కోరెషు, నెబుకద్నెసరులాంటివాళ్లు కూడ సేవకులు. ఆమోసు, యెషయా, యిర్మీయా మొదలుగా గల (పవక్తలు, దేవదూతలు, యాజకులు, యిస్రాయేలు (పజలు కూడ సేవకులే. ఈ వర్గానికి చెందినవాడే బాధామయ సేవకుడు.

యిస్రాయేలు ప్రజలు ప్రభువు ఆజ్ఞలు మీరి ద్రోహులయ్యారు. కనుకనే "మీరు ప్రభువు ప్రజలైనప్పటినుండి తిరుగబడుతూనే వచ్చారు" అన్నాడు మోషే–ద్వితీ 9, 24. ప్రభువు ఆ ప్రజలపై కోపించి వారిని నెబుకద్నెసరు అనే బాబిలోనియా రాజు వశంజేసాడు. అతడు యెరూషలేమును ధ్వంసంచేసి 586లో యూదులను బాబిలోనియాకు బందీలనుగా కొనిపోయాడు. అప్పటినుండి 538లో పారశీకరాజు కోరెషు విడుదల దయచేసే వరకు యూదులు ప్రవాసంలోనే వున్నారు. ఈ ప్రవాసంలో భక్తిగలవాళ్ళు కొందరు మాత్రం యావేను విస్మరింపక చిత్తశుద్ధితో పూజిస్తూ వచ్చారు. వీరికే "శేషజనం" అని పేరు. ఈ వర్గానికి చెందినవాడే బాధామయ సేవకుడు. ఇతడు ప్రాణాలు కూడ అర్పించి ప్రభువుకీ అతని ప్రజలకూ సేవలు చేసిన భక్తుడు. యెషయా గ్రంథం నాల్గు గీతాల్లో ఇతన్ని స్తుతిస్తుంది. వీటికి "బాధామయ సేవకుని గీతాలు" అని పేరు. ఇవి యెషయా ప్రవచనం 42, 1–7. 49, 1–6. 50, 4–11. 52, 13–53, 12 వచనాల్లో వస్తాయి.

ముందే చెప్పినట్లు ఇవి బాబిలోనియా ప్రవాసం చివరి కాలానికి చెందినవి. ఇవి యూదులు ప్రవాసాన్ని ముగించుకొని యెరూషలేముకి తిరిగి రావడాన్ని ప్రస్తావిస్తాయి. వీటి రచయిత యెవరో మనకు తెలియదు. యెషయా ప్రవక్త శిష్యుడైన "రెండవ యెషయా" పేరు మీదిగా ప్రచారంలోకి వచ్చాయి. ఈ గీతాలు నాల్గు బాధామయ సేవకుని భక్తిని వర్ణిస్తాయి. అతడు యూదులకు నిబంధనంగాను, అన్యజాతులకు వెలుగుగాను వుంటాడు. ప్రజల కొరకు బాధలు అనుభవించి చనిపోయి మళ్ళా ఉత్యానమౌతాడు. అతని మరణం ద్వారా యిస్రాయేలుకు పాపవిమోచనం సిద్ధిస్తుంది. ఈ గీతాలు పూర్వవేదంలోని ఉత్తమస్థాయి ప్రవచనాలకు చెందినవి. వీటి ఆధ్యాత్మికస్థాయి కూడ ఉన్నతమైందే. పైగా ఈ ప్రవచనాలు

నూత్నవేదంలో క్రీస్తుకి అన్వయిస్తాయి. సేవకుడు ఇతడే. కనుక ప్రాచీన కాలంనుండి కైస్తవ భక్తులు వీటిని భక్తితో మననం చేసికొంటూ వచ్చారు. ఈ క్రింద ఈ నాల్గు గీతాలమీద వ్యాఖ్య చెప్పి వాటి భావాలను వివరిస్తున్నాం. భక్తులు ఈ ప్రవచనాలను జాగ్రత్తగా మననం చేసికొని దైవానుభూతిని పొందాలి.

## మొదటి గీతం 42, 1-7

- "ఇదిగో నా సేవకుడు నే నితన్ని బాలాధ్యుని జేసాను ఇతన్ని ఎన్నుకొన్నాను, ఇతనివలన (ప్రీతి చెందాను ఇతన్ని నా యాత్మతో నింపాను ఇతడు జాతులకు న్యాయాన్ని కొనివస్తాడు
- ఇతడు పెద్దగా అరవడు, కేకలు పెట్టడు
   వీధుల్లో ఉపన్యసింపడు
- 3. నలిగిన రెల్లుకాడను త్రుంచివేయడు కునికిపాట్లుపడే దీపాన్ని ఆర్పివేయడు నమ్మదగినతనంతో ఎల్లరికీ న్యాయాన్ని బోధిస్తాడు
- 4. నిరాశ జెందక నిరుత్సాహానికి గురికాక నేలమీద న్యాయాన్ని నెలకొల్పుతాడు ద్వీపాలు ఇతని బోధకొరకు ఎదురుచూస్తాయి
- 5. దేవుడు ఆకాశాన్ని సృజించి విశాలంగా విప్పాడు భూమినీ దాని మీద వసించే ప్రాణులనూ చేసాడు దానిమీది నరులకు ప్రాణమొసగాడు దానిమీద వసించేవారికి జీవాన్ని దయచేసాడు అట్టి దేవుడైన ప్రభువు ఈలా చెప్తున్నాడు
- 6. ప్రభువునైన నేను నిన్ను పిల్చాను నీకు బలాన్నొసగి రూపాన్నిచ్చాను నీవు న్యాయాన్ని నెలకొల్పాలి నేను నిన్ను ప్రజలకు నిబంధనంగాను జాతులకు జ్యోతిగాను నియమించాను

7. నీవు గ్రుడ్డివారి కన్నులు తెరుస్తావు బందీలను చెరనుండి వెలుపలికి కొనివస్తావు చీకటిలో వున్నవారిని చెరనుండి విడిపిస్తావు".

ఈ గీతంలో ప్రభువు మొదటిసారిగా సేవకుడ్డి ప్రజలకు పరిచయం జేస్తున్నాదు. అతదు ప్రభువు ఎన్నుకొన్నవాడు. యావే ఆత్మచే నిండినవాడు. యావే మతాన్ని ప్రజలకు తెలియజేసేవాడు. ప్రవక్త.

చరణం 1. ప్రభువు ఆమోసు, యిర్మీయా మొదలైన ప్రపక్తలను లాగే ఇతన్ని గూడ ఎన్నుకొన్నాడు. ఇతడు స్వయంగా ప్రపక్త. ఇతడంటే యావేకు ఇష్టం. ప్రభువు ఈ సేవకుణ్ణి తన అత్మతో నింపాడు. ఈ యాత్మశక్తితోనే ఇతడు ప్రభువు కోరిన రక్షణ కార్యాన్ని సాధిస్తాడు. పూర్పవేదంలో న్యాయాధిపతులు, రాజులు మొదలైన నాయకులంతా అత్మచే నిండినవాళ్లే. ఈ సేవకుడు జాతులకు, అనగా యూదులకూ అన్యజాతులకూ కూడ యావే న్యాయాన్ని బోధిస్తాడు. ఇక్కడ "న్యాయం" అంటే, యావే మతం. అది ప్రధానంగా ధర్మశాస్త్రంలో వుంది. కనుక సేవకుడు ప్రధానంగా ధర్మశాస్త్రంలో వుంది. కనుక సేవకుడు ప్రధానంగా ధర్మశాస్త్రంలే వుంది. కనుక సేవకుడు ప్రధానంగా ధర్మశాస్త్రంలే వుంది. కనుక సేవకుడు ప్రధానంగా ధర్మశాస్త్రంలే వుంది. కనుక సేవకుడు ప్రధానంగా ధర్మశాస్త్రాన్ని బోధించేవాడు. అతడు ప్రవక్తగా ఈ పని చేస్తాడు.

- 2. ప్రభువు పారశీక రాజయిన కోరెషు ద్వారా యూదులకు బాబిలోనియా ప్రవాసంనుండి విడుదల దయచేసాడు. ఈ రాజు ఆర్భాటంగా యుద్ధాలు చేసాడు. నగరాల్లో కోలాహలం రేపాడు. కాని మన సేవకుడు ఈ రాజులా కాకుండ నెమ్మదిగా పని చేసికొని పోతాడు. మొదట ప్రజలు అతని వునికినే గమనించరు. అతడు స్వీయబలం వలన కాక ప్రభువు శక్తి వలన విజయాన్ని సాధిస్తాడు.
- 3. నలిగిన రెల్లుకాడ, కునికిపాట్లుపడే దీపం ప్రవాసంలో బాధలు అనుభవించే యూదులకు చిహ్నం. ఆ దీనులను ఆదుకోవడానికి వచ్చినవాడే సేవకుడు. కనుక అతదు వారిని ఓదార్చి వారికి నెమ్మదిగా యావే మతాన్ని బోధిస్తాడు.
- 4. ప్రవాసంలోని ప్రజలకు మతబోధ చేసి వారికి యావే మీద భక్తి పుట్టించడం తేలికైన పనికాదు. ఐనా సేవకుడు నిరుత్సాహం చెందడు. దేవుని ఆత్మే అతని నడిపించి వుత్సాహ పరుస్తుంది. బాబిలోనియా సామ్రాజ్యంలోని ద్వీపాల్లోను దూరప్రాంతాల్లోను వసించేవాళ్ళుకూడ వచ్చి అతని బోధలు వింటారు. వీళ్ళు యూదులూ అన్యజాతి ప్రజలూకూడ కావచ్చు. పూర్వం మోషే ధర్మశాస్త్రబోధకుడు. ఇప్పుడు సేవకుడు కూడ అదే పని చేస్తాడు.

- 5. ప్రభువు సృష్టికర్త. సర్వశక్తి సంపన్నుడు. అతడు తన శక్తిని సేవకునికి ఇచ్చి అతనిచే బోధ చేయిస్తాడు.
- 6. ట్రభువే సేవకుడ్డి తన పనిమీద పిల్చాడు. పూర్వం ఆదాముకిలాగే అతనికి కూడ ఒక రూపాన్ని ఇచ్చాడు. తన అత్మతో అతన్ని బలపరచాడు. ఆ బలంతోనే సేవకుడు బోధ చేస్తాడు. యావే పూర్వం మోషే ద్వారా యిస్రాయేలుతో నిబంధనం చేసికొన్నాడు. కాని యూదులు ఆ ఒడంబడికను మీరారు. కావుననే యిప్పుడు బాబిలోనియా ట్రవాసంలో వున్నారు. సేవకుడు వారిని మరల నిబంధనను పాటించేవారినిగా చేయాలి. అతడే స్వయంగా నిబంధనమై వారికి (పేరణం పుట్టిస్తాడు. ఆ ట్రజలు నిబంధన నియమాల ట్రకారం జీవించేలా చేస్తాడు. ఇంకా, అన్యజాతి ట్రజలు చీకటిలో ట్రుగ్గుతున్నారు. సేవకుడు వీరికి జ్యోతి ఔతాడు. ధర్మశాస్త్ర జ్యోతినే వారిపై ట్రసరింపజేస్తాడు. వాళ్ళు ధర్మశాస్త్రాన్ని పాటించి, యావే ట్రభువుని పూజించి అతని నుండి రక్షణాన్ని పొందుతారు.
- 7. సేవకుడు అన్యజాతివారికి వెలుగుగా వుంటాదని పూర్వచరణంలో విన్నాం. ఈ చరణం అతడు వారికి చూపునిస్తాదని చెపుతుంది. ధర్మశాస్త్రబోధ ద్వారానే ఈ చూపు. ఇక, అతడు యూదులను బాబిలోనియా దాస్యమనే చెరనుండి విడిపిస్తాడు. ఆ దాస్యం వారికి చెరా, చీకటీ కూడ. కనుక భక్తుడు వీటినుండి వారికి విముక్తి కలిగిస్తాడు.

సంగ్రహంగా ఈ గీతం చెప్పే భావాలు ఇవి. యావే సేవకుణ్ణి ఎన్నుకొని అతన్ని తన్ను గూర్చి బోధించమని ఆజ్ఞాపించాడు. అతనికి అత్మశక్తిని దయచేసాడు. అతడు నెమ్మదిగా, నిదానంగా యూదులకూ అన్యజాతివారికీ గూడ బోధ చేస్తాడు. యూదులకు నిబంధనం, అన్యజాతి ప్రజలకు జ్యోతి ఔతాడు.

ఈ సేవకుడు నూత్న వేదంలోని క్రీస్తేనని చెప్పాం. కనుక ఈ గీతం క్రీస్తు పట్ల నెరవేరిన తీరును పరిశీలిద్దాం. క్రీస్తు జ్ఞానస్నాన సమయంలో తండ్రి అతనికి సాక్ష్యమిచ్చాడు. అతడు తనకు ట్రియకుమారుడని వాకొన్నాడు మత్త 3, 17. ఈ వాక్యం యొషయా 42,1 నుండే గ్రహింపబడింది. క్రీస్తు పదిమంది దృష్టిని ఆకర్షించకుండా నెమ్మదిగా రోగుల వ్యాధులను నయం చేయడంచూచి మత్తయి అతన్ని సేవకునితో పోల్చాడు – మత్త12, 18–20. యొష 42,3. సేవకుడు యూదులకు నిబంధనమైతే క్రీస్తు కూడ నూత్నవేద ర్రజలకు నిబంధనం – మత్త 26,28. సేవకుడు అన్యజాతులకు వెలుగైతే క్రీస్తు కూడ వెలుగు. సిమియోను చెప్పినట్లుగా అతడు అన్యజాతులకు మార్గ దర్శకమైన వెలుగు – లూకా 2, 32. ఇంకా అతడు లోకానికే వెలుగు – యోహా8, 12. సేవకుల్లాగే అతడు కూడ గ్రుడ్డివారికి చూపు, చెరలో వున్నవారికి విడుదల దయచేయడానికే వచ్చాడు – అకాకా 4, 18. ఈ విధంగా సేవకుడ్డి గూర్చిన ప్రవచనాలు క్రీస్తునందు పరిపూర్ణమయ్యాయి.

## రెందవ గీతం 49, 1-6

- "ద్వీపములారా! నా మాట వినండి దూరప్రాంత జాతులారా! నా పల్కులు ఆలించండి నేను తల్లికడుపున పడినప్పటినుండి ప్రభువు నన్నెన్నుకొని తన సేవకునిగా నియమించాడు
- 2. అతడు నాకు పదునైన కత్తిలాంటి నాల్క నిచ్చాడు తన హస్తంతో నన్ను రక్షించాడు నన్ను వాడియైన బాణంలా తయారుచేసి వాడుకోవడానికి తన అమ్ముల పొదిలో దాచాడు
- 3. అతడు నాతో యిస్రాయేలూ! నీవు నాకు సేవకుడివి నీ వలన నాకు కీర్తి కలుగుతుంది అని చెప్పాడు.
- 4. నేను నిరర్థకంగా శ్రమపడ్డాను నా బలాన్నంతటినీ వినియోగించినను ఫలితాన్ని సాధించలేకపోయాను అనుకొన్నాను కాని ట్రభువు తప్పక నాకోపు తీసికొని నా కృషికి నన్ను బహూకరిస్తాడు
- 5. నేను మాతృగర్భాన పడినప్పటినుండి ప్రభువు నన్నెన్నుకొన్నాడు యాకోబును తన వద్దకు తీసికొని రావడానికీ, యిస్రాయేలును తన చెంతకు చేర్చడానికీ నన్ను తన సేవకునిగా నియమించాడు ప్రభువు నాకు కీర్తిని దయచేసాడు నా బలానికి కారకుడు అతడే
- 6. ట్రభువు నాతో యీలా అన్నాడు "నీవు నాకు సేవకుడవై యాకోబు వంశజుల్ని, యిస్రాయేలున మిగిలినవారిని నా యొద్దకు తీసికొని రావడం మాత్రమే చాలదు, నేను నిన్ను జాతులకు జ్యోతిగా నియమిస్తాను అప్పుడు నా రక్షణం నేలయంచులదాకా వ్యాపిస్తుంది".

- ఈ రెండవ గీతంలో సేవకుడే మాట్లాడుతున్నాడు. అతడు తన త్రమ వ్యర్థమైపోయిందని ప్రజలతో చెప్తున్నాడు. నిరుత్సాహపడుతున్నాడు. ఐనా తన్ను పిల్చిపని. వొప్ప జెప్పిన ప్రభువుని నమ్ముతున్నానని వాకొంటున్నాడు.
- 1. అనాటి యూదులకు తెలిసింది మధ్యధరా సముద్ర తీర్మపాంతాలు. సేవకుడు ఈ ప్రాంతపు ప్రజలందరినీ సంబోధించి వారితో మాట్లాడుతున్నాడు. తాను తల్లి కడుపులో పిండంగా వున్నపుడే ప్రభువు అతన్ని తన సేవకు ఎన్నుకొన్నాడు. యావే యిర్మీయాను కూడ ఈలాగే ముందుగానే ఎన్నుకొన్నాడు–యిర్మీ 1,5. కనుక సేవకుడు యావే తనకు ప్రత్యేకమైన పని ఒప్పజెప్పాడని నమ్మాడు.
- 2. ఆ కాలపు వీరుడైన పారశీకరాజు కోరెషు కత్తితోను బాణాలతోను దేశాలు జయించాడు. మన సేవకుడు మాత్రం తన శక్తిగల వాక్కుతోనే ప్రజలను జయిస్తాడు. ఆ వాక్కు కత్తి వంటిది, బాణంలాంటిది. అతడు ప్రవక్త. ప్రభువు తరఫున మాట్లాడేవాడు. అతని పలుకు కత్తిలా పదునైంది. ప్రవక్తలు తాము పలికే ప్రభువు పలుకు మహాబలంతో పని చేస్తుందని చెప్తుంటారు. ఇంకా సేవకుని పలుకు బాణంలాగా వాడియైంది. అతన్ని ప్రభువు కొంతకాలం పాటు దాచియుంచి అవసరమైనపుడు వాడుకొంటాడు.
- 3. సేవకుడు ప్రవక్త. అతని బోధలవల్ల యావేకు మహిమ కలుగుతుంది. తర్వాత ఈ సేవకుడు ఎవరనే ప్రశ్న వస్తుంది. ఈ వచనం అతన్ని యిస్రాయేలూ! అని సంబోధిస్తుంది. కావున యిక్కడ యిస్రాయేలు ప్రజే ఉమ్మడిగా యావే సేవకుడు అనుకోవాలి.
- 4. సేవకుడు కొంతకాలం బోధ చేసాడు. కాని అతని బోధలను ఏవరూ వినలేదు. కనుక అతనికి నిరుత్సాహం కలిగింది. కాని అతనికి తన్ను ఎన్నుకొనిన ప్రభువుమీద గాఢమైన విశ్వాసం ఉంది. కనుక తనకు విజయం లభించకపోయినా దేవుడు తన శ్రమను గుర్తించి తన్ను బహూకరించి తీరుతాడని నమ్మాడు. ప్రజలు కఠిన హృదయులై తన బోధలు వినకున్నా తానుమాత్రం శక్తివంచన లేకుండా శ్రమపడ్డానని ఎంచాడు. దేవుడు తన చిత్తశుద్ధిని మెచ్చుకొంటాడని నమ్మాడు.
- 5. ఇక్కడ సేవకుడు మొదటి చరణంలోని భావాలనే మళ్ళా తలంచుకొంటున్నాడు. ప్రభువు రూఢిగా తన్ను ఎన్నుకున్నాడని నమ్ముతున్నాడు. ప్రభువు తన శ్రమకు తగిన కీర్తినీ బహుమతినీ దయచేస్తాడని విశ్వసిస్తున్నాడు.
- 6. ప్రభువు సేవకుని అంకిత భావాన్ని మెచ్చుకొని అతనికి నూత్నకార్యాన్ని గూడ అప్పజెప్పాడు. ఇంతవరకు అతడు యిస్రాయేలీయులకు మాత్రమే బోధించేవాడు. ఇకమీదట అన్యజాతులకు కూడ బోధిస్తాడు. వారికి కూడ యావే ధర్మశాస్త్ర జ్యోతిని

అందిస్తాడు. మధ్యధరాసముద్ర తీరవాసులంతా అతని ఉపదేశాలు వింటారు. కనుక అతడు వీరిని మొదటి చరణంలోనే సంబోధించాడు. పూర్వం మోషే యూదులకు మాత్రమే బోధకుడు. కాని సేవకుడు యూదులకు అన్యజాతివారికీ కూడ బోధకుడు.

ఈ రెందవ గీతంలో ముఖ్యమైన భావాలు ఇవి. సేవకుడు తల్లి కడుపులో పడినప్పటినుండే (ప్రభువు అతన్ని ఎన్నుకొన్నాడు. (ప్రభువు అతనికి శక్తిగల వాక్కుని దయచేసాడు. అది కత్తిలా, బాణంలా వాడియైంది. ఈ సేవకుడు యిస్టాయేలు (ప్రజే. అతడు (ప్రభువు సేవలో కృషిచేసాడు. ఐనా ఫలితాన్ని సాధించలేకపోయాడు. ఐనా (ప్రభువు తననిజాయితీని చూచి తన్ను బహుకరిస్తాడని నమ్మాడు. ఇంతవరకు అతడు యిస్టాయేలుకే సేవలు చేసాడు. కాని ఇకమీదట (ప్రభువు అతనిచే అన్యజాతులకు కూడ సేవలు చేయిస్తాడు.

ఈ రెండవగీతం కూడ క్రీస్తుపట్ల నెరవేరింది. సేవకుళ్ళాగే క్రీస్తుకూడ తల్లి గర్భం నుండే ప్రభువుసేవకు అంకితుడైనవాడు. సేవకుళ్ళాగే ప్రభువు కూడ యూదులు తన బోధలు అలించనందులకు నిరుత్సాహం చెందాడు. "యెరూషలేమూ! కోడి తన పిల్లలను లాగే నేనూ నీ బిడ్డలను చేరదీయాలని కోరుకొన్నాను. కాని నీవు నా పలుకులు వినలేదు" అని బాధపడ్డాను – మత్త 23, 27.

## మూదవ గీతం 50,4-11

- 4. ప్రభువువైన దేవుడు నాకు బోధచేసే శక్తిని అనుగ్రహించాడు అలసిపోయినవారిని హోదార్చడానికి అతడు నాకు సంభాషణాశక్తిని దయచేసాడు ప్రభువు ప్రత్యుదయము నన్ను ప్రబోధించి నేను శిష్యుళ్ళాగ అతని బోధను ఆలించేలా చేస్తాడు
- 5 ప్రభువైన దేవుడు నాకు జ్ఞానాన్ని దయచేసాడు నేను అతనికి అడ్డు చెప్పలేదు అతని మాట పెదచెవిని పెట్టలేదు
- 6. నన్ను మోదేవారికి నా వీపును అప్పగించాను వారు నా గడ్డపు వెండ్రుకలను లాగివేస్తుండగా నేను ఊరకున్నాను నా మొగంమీద పుమ్మివేసి

- నన్ను అవమానిస్తుండగా నేనేమి చేయలేదు
- 7. ప్రభువైన దేవుడు నన్నాదుకొంటాడు వారి యవమానాలు నన్ను బాధించలేవు నేను నా మొగాన్ని చెకుముకీరాతిలా గట్టిజేసికొన్నాను నేను నగుబాట్లు తెచ్చుకోనని నాకు తెలుసు
- 8. నేను నిర్దోషినని సమర్థించిచెప్పేవాడు నా ప్రక్కనే వున్నాడు నామీద ఎవడైన నేరం మోపదలిస్తే అతడు నేను కలిసి న్యాయస్థానానికి వెళ్తాం నా ప్రత్యర్థి తన అభియోగాన్ని రుజువుచేయాలి
- 9. ప్రభువైన దేవుడు నాకు తోడ్పడతాడు ఇక నేను దోషినని నిరూపించే దెవడు? నా ప్రత్యర్థులు చిమటలు కొట్టిన బట్టలా క్షీణిస్తారు
- 10. ప్రభువుపట్ల భయభక్తులు చూపుతూ అతని సేవకుని మాట పాటించేవారలారా! మీరు చీకటిలో నడవవలసి వచ్చినపుడు ప్రభువుని నమ్మి అతనిపై ఆధారపడండి
- 11. కాని నిప్పును రగిల్చి
  కొరవులను మండించేవారలారా!
  మీరు నిప్పులోనికే నడుస్తారు
  మీ కొరవుల్లోనికే అడుగుపెడతారు
  బ్రభువు వల్లనే మీ కీగతి పడుతుంది
  మీరు ఘోరబాధల్లో చిక్కుకొంటారు."

ఈ మూడవ గీతంలో సేవకుడు తన్నుగూర్చి రెండంశాలు చెప్పుకొన్నాడు. 1. అతడు మంచి శిష్యుళ్లాగ దినందినం ప్రభువు బోధలు ఆలిస్తాడు. 2. అతడు బాధలకూ అవమానాలకూ గురైనా జంకడు. ప్రభువే అతని నిర్దోషత్వాన్ని వెల్లడిచేస్తాడు.

4. మొదటిది, ప్రభువు సేవకునికి బోధ చేస్తాడు. ఆ బోధనే సేవకుడు తిరిగి ప్రజలకు విన్పిస్తాడు. అతడు ప్రభువుకి శిష్యుడు. ప్రభువు వాక్కుని శ్రద్ధగావిని దాన్ని తన హృదయంలో పదిలపరచుకొనేవాడు. మోషే మొదట ప్రభువు దాసుడు కావడానికి ఇష్టపదలేదు. కాని సేవకుడు మొదటనే యిష్టపడ్డాడు. మోషే నత్తివాడు. కాని ఇతడు వాక్చాతుర్యం కలవాడు. ఇతడు బోధ చేసేది (ప్రవాసంలో అలసిపోయివున్న యిస్రాయేలీయులకు.

- 5. సేవకుడు ప్రభువు ఉపదేశాన్ని వినేవాడు. అతనికి దైవచిత్తం తెలుసు. అతడు ఎల్లవేళల ప్రభువుకి విధేయుడు.
- 6. రెందవది, సేవకుని బాధలు. అతని శక్రువులు తోడి యిస్రాయేలీయులే. వారు అతన్ని వీపుపై చరచారు. అతని గడ్డాన్ని పీకివేసారు. ఇది బాధనీ అవమానాన్నీ గూడ కలిగించే కార్యం. పూర్వం అమ్మోనీయులు దావీదు సేవకుల గడ్డాలను కత్తిరించివేయగా అతడు వారిమీదికి యుద్ధానికి పోయాడు 2 సమూ 10,4. ముఖంమీద ఉమ్మి వేయడంకూడ అవమానకరం సంఖ్యా 12,14. యిర్మీయా మొదలైన ప్రవక్తలు కూడ ఈలాగే బాధలూ అవమానాలూ అనుభవించారు.
- 7. మోషే యిర్మీయా బాధలు అనుభవించినపుడు ప్రభువు వాళ్ళకు ఆ శ్రమలను అనుభవించే శక్తిని దయచేసాడు. విశేషంగా యిర్మీయాను ఇనుప స్తంభంలాగ ఇత్తడి తలుపులాగా గట్టిజేసాడు యిర్మీ 1,18. ఇక్కడ సేవకుని ముఖాన్ని చెకుముకి రాయిలాగ గట్టిజేసాడు అనగా యావే అతనికి బలాన్నిచ్చాడని భావం.
- 8. భక్తునిమీద నేరాలు మోపేవాళ్ళు న్యాయస్థానానికి రావచ్చు. ఈ న్యాయస్థానం దేవుని సమక్షమే. దేవుడు తన భక్తుడు నిర్దోషి అని తప్పక నిరూపిస్తాడు.
- 9. యావే తన సేవకుని ఆదుకొంటాదు. భక్తుని శ్యతువులు చిమటలు కొట్టిన బట్టలా నాశమైపోతారు. బైబుల్లో బట్టలు వాటిని తాల్చిన నరుణ్ణే సూచిస్తాయి.
- 10-11. ఇక్కడ భక్తుడు ఆపదల్లో దేవుణ్ణి నమ్మమని ప్రవాసంలోని శేషజనాన్ని హెచ్చరిస్తున్నాడు. వీళ్ళుకూడ భక్తులే. కాని ప్రవాసంలోని అధిక సంఖ్యాకులైన యూదులు మాత్రం సేవకుణ్ణి బంధించి నాశం చేయడానికి పూనుకొన్నారు. వాళ్ళు తాము త్రవ్విన గోతిలో తామే పడతారు.

ఈ గీతంలోని ముఖ్యాంశాలు ఇవి. భక్తుడు ప్రభువు వాక్కును ఆలించే శిష్యుడు, అతనికి విధేయుడు. శత్రువులు అతన్ని హింసించారు. ఐనా ప్రభువు హింసల్లో అతని కాపాడాడు. అతడు నిర్దోషి అని రుజువుచేసాడు.

ఈ మూడవ ప్రవచనం కూడ క్రీస్తుపట్ల నెరవేరింది. సేవకుడు యావేమాట వినేవాడు. క్రీస్తుకూడ తండ్రి పలుకులను ఆలించి అపలుకులను మాత్రమే మనకు బోధించేవాడు – యోహా 12, 49-50. శత్రువులు సేవకునిలాగే క్రీస్తునికూడ పాటుల సమయంలో కొట్టి, ఉమ్మివేసి అవమానించారు–మత్త 27,30.

# నాల్గవ గీతం 52, 13-53, 12

- 52,13. ప్రభువు ఈలా పలుకుతున్నాదు
  "ఇదిగో నా సేవకుడు విజయాన్ని పొందుతాడు
  అతడు ఘనుడై ప్రశసంలు అందుకొంటాడు
  జనసమూహాలు అతన్ని చూచి విభాంతి చెందుతాయి
  అతడు వికృతరూపం తాల్చి వున్నందున
  నరుళ్ళా కనిపించనే లేదు
- 14. కాని యిప్పుడు బహుజాతులు అతన్ని చూచి విస్మయ మొందుతారు రాజులు అతన్ని చూచి నిశ్చేష్టలౌతారు వాళ్ళు పూర్వం కనివిని యెరుగని సంగతులు తెలుసుకొంటారు.
- 53,1. ప్రజలు ఈలా బదులు చెప్తారు మేమిపుడు విన్నవించే సంగతులను ఎవరు నమ్మారు? ఇది ప్రభువువల్ల జరిగిందని ఎవరు గ్రహించారు?
- 2. దైవచిత్తం వలన అతడు ఎండిన నేలలో వేరు పాతుకొని లేత మొక్కలా పెరిగాడు అతనికి సౌందర్యంగాని చక్కదనంగాని లేదు మనలను ఆకర్పించే సొబగేది అతనిలో లేదు
- 3. అ్రజలు అతన్ని చిన్నచూపు చూచి తృణీకరించారు అతడు విచారగ్రస్తుడు బాధమయుడు అయ్యాడు నరులు అతనివైపు చూడ్డానికి కూడ ఇష్టపడలేదు అతన్ని తిరస్కరించడంచే మనం అతన్ని లెక్కచేయలేదు
- 4. ఐనా అతడు మన బాధలను భరించాడు మన దుఃఖాలను వహించాడు ప్రభువు అతన్ని మోది, శిక్షించి, దుఃఖపెట్టాడని మనం భావించాం

- 5. కాని అతడు మన తప్పులకొరకు గాయపడ్డాడు మన పాపాలకొరకు నలిగిపోయాడు అతడు అనుభవించిన శిక్షద్వారా మనకు స్వస్థత కలిగింది అతడు పొందిన దెబ్బలద్వారా మనకు ఆరోగ్యం చేకూరింది
- 6. మన మంతా గొర్రెల్లా దారి తప్పాం అందరం మన త్రోవన మనం వెళ్ళిపోయాం కాని ప్రభువు మనందరి దోషం అతనిపై మోపాదు
- 7. దౌర్జన్యానికి గురైనా అతడు వినయంతో సహించాడు పల్లెత్తు మాట అనలేదు అతడు వధ్యస్థానానికి కొనిపోబడే గొర్రెపిల్లలా, ఉన్ని కత్తిరింపబడే గొర్రెలా మౌనంగా వున్నాడేకాని నోరు తెరవలేదు
- 8. అతన్ని దౌర్జన్యంగా, అన్యాయంగా కొనిపోయారు అతనిగతి పట్టించకున్నవాళ్లే లేరు అతన్ని నరికి సజీవుల లోకం నుండి తొలగించారు మన ప్రజల పాపాలకొరకు అతన్ని వధించారు
- 9. ఏ తప్పు చేయకున్నా, ఎన్నడు అబద్ధమాడకున్నా అతన్ని దుష్టుల (పక్కన పాతి పెట్టారు, దుర్మార్గుల (పక్కన సమాధి చేసారు
- 10. ప్రభువు ఈలా అంటున్నాడు
  ఐనా అతన్ని బాధాభరితుణ్ణి చేయాలనే నా సంకల్పం
  అతని మరణం పాపపరిహారబలి ఐంది
  కనుక అతడు దీర్ఘాయువును బడసి
  పుత్రపౌత్రులను చూస్తాడు
  అతనిద్వారా నా సంకల్పం నెరవేరుతుంది

- 11. బాధలు ముగియగా అతడు మళ్ళా అనందిస్తాడు నీతిమంతుడైన నా సేవకుడు పెక్కుమంది దోషాలను భరిస్తాడు అతన్ని చూచి నేను వారి తప్పిదాలను మన్నిస్తాను
- 12. అతదు తన ప్రాణాలను అర్పించాడు దుష్టుడుగా ఎంచబడ్డాడు పెక్కుమంది దోషాలను భరించి వారి పాపాల పరిహారం కొరకు విజ్ఞాపనం చేసాడు కనుక నే నతన్ని గొప్పవాణ్ణి చేస్తాను ఘనుల్లో వొకణ్ణిగా గణిస్తాను."

నాల్గు గీతాల్లోను ఇది సుప్రసిద్ధమైంది. దీనిలో విరోధులు సేవకుణ్ణి వధించారు. కాని భక్తుడు విరోధుల తరపున చనిపోయాడు. అతని మరణం వాళ్ళకు పాపపరిహార బలి ఐంది. ప్రభువు అతని నిర్దోషత్వాన్ని నిరూపించి అతనికి పునర్జీవాన్ని ప్రసాదించాడు.

- 52,13. ఇవి యావే పలుకులు. సేవకుడు అపజయాలకు వెరవకుండా బోధించాడు. శత్రువులు అతన్ని బాధించి, వధించి, సమాధి చేసారు. అతడు కుష్టరోగిలాగ కన్పించాడు. కాని మరణానంతరం ప్రభువు అతన్ని మహిమపరచి అతనికి వుత్థానాన్ని దయచేసాడు. అతని విజయాన్ని చూచి జనం ఆశ్చర్యపోతారు.
- 14. ప్రజలుమాత్రమే కాక రాజులకూడ సేవకుని విజయానికి విస్తుపోతారు. నవ్విన నాపచేనే పండిందికదా అని నిశ్చేష్టలౌతారు. ఊరూపేరూ లేనివాడు కడకు విజయాన్ని సాధించాడు కదా అనుకొంటారు.
- 53,1. ఇవి ప్రజల పలుకులు. ప్రజలు భక్తుని బాధించి చంపివేసారు. కాని యావే అతన్ని మహిమపరచాడు. ఈ సంగతిని ఎవరైనా ముందుగా ఊహించారా? అర్థం చేసికొన్నారా? లేదు.
- 2. సేవకుడు ఊరూపేరూ లేని పేద కుటుంబంలో ఫుట్టాడు. మెస్సీయా యీషాయి వంశంలో ఫుట్టే మొలకలాంటివాడు యెష 11,1. సేవకుడు కూడ ఎండిన నేలలో మొలచిన మొలక. అనగా అనామకుడని భావం. యావే అలాంటివాణ్ణి తన కార్యాన్ని సాధించడానికి ఎన్నుకొన్నాడు.
- 3. సేవకుడు బాధలు అనుభవించి కుష్టరోగిలా తయారయ్యాడు. జనం అతనివైపు చూడ్డానికి గూడ ఇష్టపడలేదు. అతడు తన పాపాల కొరకే బాధలు అనుభవించాడు అనుకొన్నారు. కనుక ఎవరూ అతన్ని విలువతో చూళ్లేదు.

- 4-5. కాని ప్రజల భావం తప్పు. దాసుడు మన బాధలూ, దుఃఖాలూ అనుభవించాడు. తన్ను హింసించే వాళ్ళ పాపాలకు పరిహారం చేయడానికై ఆ మహానుభావుడు తానే (శమలు అనుభవించాడు. అతడు అనుభవించిన శిక్షద్వారా ఇతరులు స్పస్థతను పొందారు.
- 6. ప్రజలు ప్రభువు మార్గాలు విడనాడి పాపపు త్రోవల్లో నడిచారు. వారి అపరాధాలకు సేవకుడు గాయపడ్డాడు.
- 7. దాసుడు తన పాలబడిన బాధలను ఓర్పుతో సహించాడు. మోషే, యేలీయా, యోబు మొదలైన భక్తులు తమ బాధల్లో సహనాన్ని కోల్పోయి నిష్ఠురాలు పలికారు. కాని సేవకుడు పల్లెత్తుమాట అనలేదు. యిస్టాయేలీయులు ద్రోహులయి ప్రభువుని విడనాడారు. కాపరిని వదలిపోయిన చెడ్డగొరైల్లా తయారయ్యారు. కాని సేవకుడు మాత్రం కాపరిని అంటి పెట్టుకొని వుండే మంచి గొరైలా మెలిగాడు. అతడు ప్రభువుపట్ల విధేయతా భావంతోనే వధ్యస్థానంలో చనిపోయే గొరైపిల్లలా ప్రాణాలు విడిచాడు. ఈ చరణంలో రచయిత రెండుసార్లు అతని మౌనాన్ని పేర్కొన్నాడు.
- 8. ప్రజలు అతన్ని అన్యాయంగా వధించారు. ఎవరూ అతనిపట్ల సానుభూతి చూపలేదు, అతన్ని పట్టించుకోలేదు.
- 9. అతన్ని గౌరవ్రపదంగా గాక దుర్మార్గుల సమాధుల ప్రక్కన పాతిపెట్టారు. అనగా అతన్ని దుష్టునిగా గణించారని భావం.
- 10-11. దాసుడు ఓర్పుతో చనిపోయాడు కదా! అలాంటి పవిత్ర మరణం వ్యర్థమౌతుందా? అతని మరణం పాపపరిహార బలి ఐంది. (ప్రజల పాపాలకొరకు యొరూషలేము దేవాలయంలో గొర్రెపిల్లలను బలిగా సమర్పించేవాళ్లు. దీన్ని పాపపరిహార బలి అన్నారు లేవీ 5,14-19. దాసుని మరణాన్ని దేవుడు ఈలాంటి బలిగా స్వీకరించాడని భావం. ఇక్కడ అతడు యాజకుడుగా (ప్రజలకొరకు అత్మార్పణం చేసికొన్నాడని అర్థం. అతని మరణంవల్ల పాపపరిహారాన్ని పొందినవాళ్ళంతా అతనికి పుత్రపౌత్రులయ్యారు. సేవకుడు మరణానంతరం దీర్ఘాయువుని పొందాడు. అనగా మళ్ళా ఉత్థానమయ్యాడు. అతనిద్వారా యావే రక్షణక్రుణాళిక నెరవేరింది.
- 12. సేవకుడు చేసిన మరోగొప్ప కార్యం, ప్రవాసంలోని యూదుల పాపాలు మన్నించమని దేవునికి విజ్ఞాపనం చేయడం. అతడు ప్రవక్తగా ప్రజలకొరకు దేవునికి విన్నపం చేసాడు. అతని భక్తి శ్రద్ధలకు దేవుడు అతన్ని ఘనుడ్డి చేసాడు. భావితరాలవాళ్ళు అతన్ని కొనియాడతారు.

ఈ నాల్గవ గీతంలోని ముఖ్యభావాలు ఇవి. సేవకుడు నిరాడంబరంగా పెరిగాడు. దుష్టులైన ట్రజలు అతని బోధను పెడచెవిని బెట్టారు. అతన్ని బాధించి చావమోదారు. గాయాలవల్ల ఆతని దేహం కుష్టరోగి దేహంలా కన్పించింది. ట్రజలు అతడు తన పాపాల కొరకే బాధలు అనుభవించాడు అనుకొన్నారు. కాని దేవుడు అతడు ట్రజల పాపాలకొరకు గాయపడేలా చేసాడు. అతని గాయాల ద్వారా జనుల పాపాలకు ట్రాయార్చిత్తం జరిగింది. కడన దుష్టులైన ట్రజలు అతన్ని వధించారు. మరణసమయంలో గూడ ఆ మహానుభావుడు గొర్రెపిల్లలా మౌనంగా ఫుండిపోయాడు. ట్రజలు అతన్ని దుష్టుల సమాధుల ట్రక్కన పాతిపెట్టారు. అతడు యాజకుడుగా మరణించాడు. దేవుడు అతని మరణాన్ని పాపపరిహార బరిగా స్వీకరించాడు. అతని భక్తిని మెచ్చుకొని అతనికి ఉత్థానాన్ని దయచేసాడు. అతని మరణంవల్ల చాలమంది దోషవిముక్తిని పొంది అతనికి ఆధ్యాత్మిక సంతానమయ్యారు. అతడు ట్రవక్తగా ట్రజలకొరకు దేవునికి విజ్ఞవనం కూడ చేసాడు. ఈ గీతం వర్ణించే సేవకుడు మహాభక్తుడు. ఆదర్శట్రాయుడు. ఉదాత్త వ్యక్తి. మనకు (పేరణం కలిగించేవాడు.

ఈ గీతంలోని వాక్యాలు చాల (క్రీస్తు జీవితంలో నెరవేరాయి. అతడు లోకం పాపాలను తొలగించే గొర్రెపిల్ల – యోహా 1, 29. యూడుల న్యాయసభ తన మీద నేరాలు మోపినా తానుమాత్రం మౌనంగా వుండిపోయిన గొర్రెపిల్ల. ఈ సేవకుని చావులాగే (క్రీస్తు చావుకూడ పాపపరిహార బలి ఐంది. (క్రీస్తు అనేకుల కొరకు తన ప్రాణాలను విమోచన (క్రయధనంగా అర్పించాడు – మత్త 20, 28. సేవకుళ్ళాగే అతడుకూడ దుష్టుడుగా ఎంచబడ్డాడు – లూకా 22, 37. అతనిలాగే (క్రీస్తుకూడ సిలువపైనుండి విరోధుల కొరకు విజ్ఞాపనం చేసాడు – లూకా 23, 24. ఆ (ప్రవాసుల్లాగే నేడు మనంకూడ గొర్రెల్లాగ దారితప్పాం. కాని (క్రీస్తు మనలను మళ్ళా దారికి కొనివచ్చి తనవద్దకు చేర్చుకొన్నాడు – 1 (పేతు 2, 22–25. పిలిప్పు యితియోపీయునికి చేసిన బోధల (ప్రకారం, వధ్యస్థానానికి కొనిపోబడిన గొర్రెపిల్ల (క్రీస్తే – అ.చ. 8, 32–35. సేవకుళ్ళాగే (క్రీస్తుకూడ మొదట బాధలు అనుభవించి ఆ పిమ్మట మహిమలో (ప్రవేశించాడు – లూకా 24, 26. అతడు తన్ను గూర్చిన (ప్రవక్తల ప్రవచనాలను నెరవేర్చినవాడు – 24, 44.

### సేవకుడు ఎవరు?

యెషయా గీతాలు పేర్కొన్న సేవకుడు ప్రధానంగా మెస్సీయా. కాని కొన్నిచోట్ల ఈ గీతాలు ప్రవాసంలోని యూదులకు కూడ వర్తిస్తాయి. ప్రవాసంలో బాధలు అనుభవించిన యూదులంతా ఉమ్మడిగా సేవకుడు ఔతారు. యావే వారిని ఎన్నుకొన్నాడు. వారిద్వారా అన్యజాతులకు కూడ తన్ను తెలియజేసికోగోరాడు. కనుక వారిని జాతులకు జ్యోతిగా నియమించాడు.

కాని యిస్టాయేలీయులు దేవుని ఆజ్ఞలను పాటించలేదు. అందుకే ప్రభువు వారిని శిక్షించి బాబిలోనియా ప్రవాసానికి పంపాడు. వీరిలో కొద్దిమంది మాత్రం యావేపట్ల భక్తితో జీవించారు. వీరికి శేషజనం అని పేరు. ప్రవక్తలు విజ్ఞాన బోధకులు మొదలైన భక్తులు ఈ కోవలోకి వస్తారు. వీళ్ళు ఉమ్మడిగా "సేవకుడు" అనే బిరుదుకు తగినవాళ్ళు. యొషయా 49,3 వీరిని "యిస్టాయేలు" అని సంబోధించింది.

ఈ గీతాల్లోని కొన్ని భావాలు మాత్రమే ప్రవాసంలోని యూదులే సేవకుడు అని చెప్తాయి. అన్ని భాగాలు అలా చెప్పవు. ఈ గీతాలు వ్రాసిన కవి ఆలోచనలో కొన్ని పర్యాయాలు యూద సమాజమే సేవకుడు. చాల పర్యాయాలు ఓ ప్రత్యేక వ్యక్తి (మెస్సీయా) సేవకుడు. ఈ రెండు భావాలు అతని మనసులో కలగాపులగంగా కలసిపోయాయి.

ఇక, మెస్సీయాయే సేవకుడు అనే భావాన్ని పరిశీలిద్దాం. నూత్నవేద రచయితలు పై యెషయా గీతాలను (కీస్తుకి అన్వయించారు. వేదశాస్త్రులైన తొలి ఐదు శతాబ్దాల్లోని పితృపాదులుకూడ ఆలాగే చేసారు. బైబులు పండితులు చాలమంది సేవకుడు (కీస్తేనని చెప్తున్నారు. కనుక నేడు మనం ఈ గీతాలను (కీస్తుకి అన్వయించేలా చదువుకోవాలి.

తండ్రి క్రీస్తుని ఎన్నుకొని యూదుల దగ్గరికి పంపాడు. ప్రజలకు దేవుని తెలియజేసి అతని ఆజ్ఞలను బోధించదానికి క్రీస్తు వచ్చాడు. అతడు మహా ప్రవక్త. యూదులు మాత్రం ఆ ప్రవక్త బోధలు ఆలించలేదు. అతడు నిర్ధోషియైనా యూదులు అతనిపై నేరాలు ఆరోపించి అతడు మరణశిక్షకు గురయ్యేలా చేసారు. క్రీస్తు చనిపోతూ తన విరోధులకొరకు తండ్రికి విన్నపం చేసాడు. తన మరణాన్ని పాపపరిహార బలిగా సమర్పించాడు. అతడు లోకంలోని నరులందరికొరకూ మరణించాడు. అతని మరణంవల్లనే దేవుడు నేడు మనపాపాలను మన్నిస్తున్నాడు. తండ్రి క్రీస్తు నిర్దోషత్వాన్ని నిరూపించదానికే అతన్ని మరణంనుండి ఉత్థానం చేసాడు. అతని ఉత్థానానంతరం యూదులూ అన్యజాతి ప్రజలుకూడ అతన్ని గౌరవిస్తున్నారు. ఈలా సేవకుడు సాధించిన గొప్ప కార్యాలన్నీ మళ్ళా క్రీస్తులో కన్పిస్తాయి. కనుక అతడు సేవకుడు. సేవకుని గూర్చిన వాక్యాలను క్రీస్తు స్వయంగా తనకు అన్వయించుకొన్నాడు – లూకా 22, 22.44.

# ప్రార్థనా భావాలు

- 1. బైబుల్లో నరుడు ప్రధానంగా సేవకుడు. దేవునికి విధేయుడై అతడు తనకు ఒప్పజెప్పిన పనిని చేసి ముగించడం అతని ప్రధాన ధర్మం. మోషే మొదలుకొని క్రీస్తువరకు వచ్చిన భక్తులంతా సేవకులుగానే జీవించారు. నేడు మనకు కూడ సేవాజీవితం తగుతుంది. మనం ప్రభువుకీ తోడి నరులకూ గూడ పరిచర్యలు చేయాలి. సేవలు చేయించుకోవడానికి కాక స్వయంగా సేవలు చేయడానికి వచ్చిన క్రీస్తు మనకు అదర్శం మార్కు 10,45.
- 2. ప్రభువు సేవకుణ్ణి తల్లి గర్భంనుండే యెన్నుకొన్నాడు. అతనిపట్ల ట్రీతి చెందాడు యెష 42,1. జ్ఞానస్నాన సమయంలో క్రీస్తుని గూర్చి కూడ తండ్రి యివే మాటలు పలికాడు మత్త 3,17. ప్రభువు సేవకుణ్ణిలాగే నూత్న వేద ప్రజలనుగూడ ఎన్నుకొన్నాడు. మనమంటే అతనికి ట్రీతి. మన తరపున మనం తండ్రికి ట్రీతి కలిగించేలా జీవించాలి.
- 3. సేవకుడు యిస్రాయేలుకు నిబంధనం, జాతులకు జ్యోతి యెష 42.6. అతడు యిస్రాయేలుకు సీనాయి నిబంధాన్ని జ్ఞప్తికితెచ్చి వాళ్లు ఆ నిబంధనం షరతుల ప్రకారం జీవించేలా జేస్తాడు. వాళ్ళ పాపమంతా నిబంధనను మీరడమే. కనుక అతడు వాళ్ళు మళ్ళా నిబంధనను పాటించేలా చేస్తాడు. ఇంకా, అన్యజాతులకు యావే ధర్మశాస్త్ర జ్యోతిని అందిస్తాడు. ఆ భక్తుడు సూచించే క్రీస్తు క్రూడ నిబంధనకారుడు. సీనాయి నిబంధనానికీ బదులుగా అతడు సిలువ నిబంధనాన్ని నెలకొల్పాడు. పైగా అతడు లోకానికే జ్యోతి యోహా 8,12. ఈ యిద్దరు భక్తులను అనుసరించి మనంకూడ లోకం ఎదుట ప్రభువు నిబంధనంగాను, జ్యోతిగాను మెలగాలి. మన దైవభక్తివల్లా, మంచి ఆదర్శంవల్లా పదిమందిని దేవుని దగ్గరకి రాబట్టేలా జీవించాలి.
- 4. సేవకుడు యావే శిష్యుడు. రోజురోజు అతని వాక్కుని వినేవాడు యెష 50,4. యావే తనకు ఒప్పజెప్పిన పనిని ఖండితంగా నెరవేర్చేవాడు. (క్రీస్తు కూడ తండ్రి వాక్కుని వినేవాడు యోహే 12, 49–50. నేడు మన తరపున మనం రోజు (ప్రభువు వాక్కుని బైబుల్లోనుండి ధ్యానం చేసికోవాలి. అతడు మనలను ఏమి చేయమంటున్నాడో గుర్తించాలి. చాలమందికి (ప్రభువు వాక్కూ తెలియదు. అతని చిత్తమూ తెలియదు. వాళ్ళ యిష్టం వచ్చినట్లు పాపజీవితం గడుపుతూంటారు.

- 5. బాధామయ సేవకుడు ప్రధానంగా బాధలు అనుభవించినవాడు. అతడు చేసిన గొప్ప కార్యం ఇదే. అతడు సూచించే (క్రీస్తుకూడ (శమలు అనుభవించినవాడు. గురువుకి ఒక (తోవ శిష్యుడికి ఇంకొక (తోవ వుంటుందా? కావున నేడు మనకుకూడ (శమలు తప్పవు. వాటిని మన పాపాలకు (పాయశ్చిత్తంగా స్వీకరంచి దేవునికి సమర్పించాలి.
- 6. సేవకుడు ప్రవక్త. ప్రభువు వాక్కుని విని దాన్ని ఇతరులకు బోధించినవాడు. ఆ వాక్కు అతనికి పదునైన కత్తిలా, బాణంలా ఉపయోగపడింది యెష 49,21. (కీస్తుకూడ తండ్రి వాక్కుని బోధించినవాడే. ఈ భక్తులను అనుసరించి మనంకూడ వాక్యబోధకు పూనుకోవాలి. ఎవరి శక్తికొలది వాళ్ళు ఇతరులకు వాక్యాన్ని విన్పించాలి.
- 7. సేవకునికి తన పనిలో నిరుత్సాహం కలిగింది. ప్రవాసులు అతని బోధను వినలేదు. పైగా అతన్ని బాధించారు యెష 49, 4. క్రీస్తుకూడ యూదప్రజలు తన్ను అంగీకరించనందుకు నిరుత్సాహపడ్డాడు. కడకు తన శిష్యులుకూడ తన్ను అపార్థం చేసికొన్నందుకు బాధపడ్డాడు. నేడు మన జీవితంలోకూడ అపజయాలూ నిరుత్సాహ భావాలూ తప్పవు. లౌకిక ఆధ్యాత్మికరంగాల్లో కూడ మనకు నిరుత్సాహం ఎదురౌతుంది. కాని మనం ఓడిపోం. ప్రభువు బలంవలన గెలుస్తాం. కనుక మన నిరుత్సాహాలను గూడ ప్రభువుకే అర్పించుకోవాలి.
- 8. సేవకుని జీవితానికి అర్థముంది. అతదు శ్రమలు అనుభవించి ప్రజలకు మేలు చేసి పెట్టాదు. (క్రీస్తుకూడ ఈలాగే చేసాదు. అతని జీవితంకూడ అర్థవంతమైంది దివ్యమైంది. నేదుమనంకూడ ఈ భక్తుల్లాగే జీవించి మనజీవితాన్ని ధన్యం చేసికోవాలి. (కైస్తవుడి జీవితం (క్రీస్తుని అనుసరించేది, పవిత్రమైంది. మనకు (పేరణ కలగడానికి పై బాధామయ సేవకుని గీతాలను పలుమారులు భక్తితో చదువుకోవాలి. విశేషంగా తపసు కాలంలో వీటిని మననం చేసికోవాలి. మన జీవితాన్ని ఉదాత్తంగా మలుచుకోవాలి.

# 11. బైబులు భక్తులు

|            |                   | బైబులు భాష్యం 100-101 |
|------------|-------------------|-----------------------|
|            | <b>విషయసూచి</b> క | •                     |
| 1.         | అబ్రాహాము         | 201                   |
| 2.         | హేబెలు            | 208                   |
| 3.         | నోవా              | 210                   |
| <b>4</b> . | మెల్మీసెదెకు      | 213                   |
| <b>5.</b>  | యెహోషువ           | 215                   |
| 6.         | ఏలీయా             | 218                   |
| <b>7.</b>  | మోషే              | 222                   |
| 8.         | దావీదు            | 227                   |
| 9.         | స్నాపక యోహాను     | 230                   |
|            |                   |                       |

## 1. అబ్రాహాము

ఒక్క యూదులకేగాక, యావే ప్రభువుని విశ్వసించే భక్తులందరికీ అబ్రాహాము తండ్రి. విశ్వాసరంగంలో అతడు మనకందరికీ నిదర్శనం.

## 1. అబ్రాహాము పిలుపు

అబ్రాహాము కాల్దియా దేశీయుడు. ఊరు పట్టణ వాసి. (క్రీస్తు పూర్వం 19వ శతాబ్దంలో జీవించినవాడు – ఆది 11,31. ఓ దినం ప్రభువు అతనికి ప్రత్యక్షమై "నీవు నీ సొంత దేశాన్నీ నీ చుట్టపక్కాలనూ వదలి నేను చూపే దేశానికి రా. నేను నిన్ను మహా జాతిగా తీర్చి దిద్దుతాను. నిన్ను ఆశీర్వదిస్తాను. భావికాలంలోని జనులు నీలాగే తామూ ఆశీర్వాదాలు పొందాలని కోరుకొంటారు. నిన్ను దీవించేవారిని దీవిస్తాను. శపించే వారిని శపిస్తాను. నీ ద్వారా నేను సమస్త జాతులకు దీవెనలిస్తాను" అని పల్మాడు – ఆది 12, 1–3. ఈ వాక్యాల్లో మూడు ప్రధానాంశాలున్నాయి. 1. అబ్రాహాముకి దేవుడు ఓ క్రొత్త దేశాన్నిస్తాడు. 2. అతడు సంతానం తామరతంపరగా వృద్ధి చెందుతుంది. 3. దేవుడు అతన్ని నిండుగా దీవిస్తాడు. అతని ద్వారా అన్ని జాతులు దీవెనలు పొందుతాయి. ఈలా అబ్రాహాము కథంతా సంగ్రహంగా పై వాక్యాల్లో ఇమిడివుంది. అతడు స్థిరనివాసం లేని సంచారజీవి. ఐనా దేవుడు అతనికి ఓ గడ్డనిస్తాడు. అతడు అతని భార్య సార వృద్ధులు. ఐనా వారికి సంతానం కలుగుతుంది. అతని జాతినుందే మెస్సీయా ఉద్భవిస్తాడు. ఈ మెస్సీయా ద్వారా అన్ని జాతులూ దీవెనలు పొందుతాయి. పై దైవ వాక్యాల్లో ఇంత శక్తి యిమిడి వుంది. అనామకుడైన అబ్రాహాముని గొప్పవాణ్ణి చేసింది (ప్రభువు, కాల్దియా దేశంనుండి అతన్ని పిల్చుకొచ్చింది (ప్రభువు వాక్కు ఐతే అబ్రాహాము తన తరపున తాను (ప్రభువుని నమ్మి జీవించాడు. అతని రక్షణ (ప్రణాళిక (ప్రకారం నడచుకొన్నాడు. భావికాలంలో రాబోయే దైవ భక్తులందరికీ ఆదర్శప్రాయుడయ్యాడు. అదే అతని గొప్పతనం.

## 2. అభాహాముకు పరీక్ష

దేవుడు అబ్రాహాము సంతతి అసంఖ్యాకంగా విస్తరిల్లుతుందని చెప్పాడు. ఐనా ఈ సంతానం రంగంలోనే డ్రభువు అతన్ని పరీక్షించాడు. ఈ పరీక్షలో అతని విశ్వాసం చెలించలేదు కదా, పుటంవేసిన బంగారంలాగా తళతళా మెరిసింది. దేవుడు అతనితో నీ యేకైక కుమారుని, నీవు గాధంగా (పేమించే యీసాకుని మోరీయా కొండమీద నాకు దహన బలిగా సమర్పించు అని చెప్పాడు – ఆది 22,2. ఈ యీసాకు ద్వారానే అబ్రాహాము సంతతి దోసపాదులా వృద్ధి చెందాలి. అది దేవుడు పూర్వమే చేసిన వాగ్దానం. కాని దేవుడు ఆ పిల్లవాణ్ణే బలి యీయమని అడిగాడు. మరి దేవుని వాగ్దానం ఏలా నెరవేరుతుంది? పైగా యీసాకు అబ్రాహాముకి ఏకైక కుమారుడు, కనుక అత్యంత (ప్రీతిపాత్రుడు. ఆ పిల్లవాడు పోతే ఆ ముసలి ప్రాయంలో అతనికి ఏమి మిగులుతుంది? తల్లిదండ్రులు సంతానాన్ని మిక్కుటంగా ఆశించే ప్రాత తరానికి చెందినవాడు అబ్రాహాము. ముసలివాడు ఊతకర్రమీద ఆధారపడి నడచినట్లుగా అబ్రాహాము తన ఆశలన్నీ ఈసాకుమీద పెట్టకొని జీవిస్తున్నాడు. ముసలివాని చేతిలో నుండి ఊతకర్రను లాగివేస్తే అతడు పడిపోడా? దేవుడు ఆ భక్తునికి పెట్టిన పరీక్ష అలాంటిది.

అబ్రాహాము ఈ పరీక్షలో నెగ్గాడు. తన ప్రాణానికే ప్రాణమైన ఈసాకుని బలి యీయాదానికి సిద్ధమై తన విశ్వాసాన్ని నిరూపించుకొన్నాడు. మనమైతే యావే వట్టి దొంగదేవుడు. బిడ్డణ్ణి యిచ్చినట్లే యిచ్చి మళ్లా తీసికొని పోతున్నాడు. ఈ దేవుణ్ణి నమ్మి నేను మోసపోయాను అనుకొనేవాళ్లం. కాని అబ్రాహామో, ముసలి ప్రాయంలో నాకు అద్భుతంగా ఈసాకుని దయచేసిన దేవుడు అతడు పోతే అతని తాతలాంటివాణ్ణి మరొకణ్ణి యీయాదాలేదా అనుకొన్నాడు. అతనికి యీసాకైనా మరెవరైనా దేవుని తర్వాతనే. అతని విశ్వాసం అంత గొప్పది. ఈ విశ్వాసంతోనే అతడు తన దైవభీతిని నిరూపించుకొన్నాడు – ఆది 22,12. దేవుడు పెట్టిన పరీక్షలో నెగ్గాడు. తాను దేవుని వరాల కొరకుగాక

దేవుని కొరకే దేవుణ్ణి సేవించేవాడనని నిరూపించుకొన్నాడు. ప్రభువు అతని చిత్తశుద్ధిని మెచ్చుకొని ఈసాకుకి బదులుగా ఓ పొట్టేలుని చూపగా అబ్రాహాము దాన్నే దహన బలిగా సమర్పించాడు.

ఈసాకుని చావునుండి తప్పించిన దేవుడు మృత్యువుని గాక జీవాన్ని కోరేవాడు – సొలోమోను జ్ఞాన 1, 13. అసలు అతడు నరజాతినుండి మృత్యువుని తొలగిస్తాడు. ఈసాకు సూచించే (క్రీస్తు సిలువమరణం ద్వారా ఈ కార్యం జరుగుతుంది. కట్టెలమోపు మోసికొని బలికావడానికి సిద్ధమై వెళ్లిన యీసాకు భావికాలంలో సిలువను మోసికొనిపోయే (క్రీస్తుకి చిహ్నంగా వుంటాడు – ఆది 22, 6. ఓ రెండువేల యేండ్లు కడచాక యేరాషలేములో ఈ సూచనం నెరవేరుతుంది – రోమా 8, 32.

#### 3. ధన్యుడైన తండ్రి

దేవుడు అబ్రాహాము విధేయతనూ విశ్వాసాస్నీ మెచ్చుకొని "నేను నిన్ను అధికంగా దీవిస్తాను. ఆకాశ నక్ష్మతాల్లాగ, సముద్రతీరంలోని యిసుకరేణువుల్లాగ నీ సంతానం అసంఖ్యకంగా వృద్ధిచెందుతుంది. లోకంలోని జాతులన్నీ నీ సంతానం ద్వారా దీవెనలు పొందుతాయి. నీవు నాకు విధేయుడవయ్యావు కనుక ఇదంతా జరుగుతుంది" అని చెప్పాడు – ఆది 22,17–18. ఇవి చాల గొప్ప దీవెనలు. సీరా చెప్పినట్లుగా అబ్రాహాము కీర్తి అనన్య సామాన్యమైంది – 44,19. అసలు దేవుడు అబ్రాహాముని పిల్చింది అతడు బహుజాతులకు తండ్రికావాలనే. కనుక అతని గొప్పతనమంతా అతని సంతానంలోనే యిమిడివుంది. అబ్రాహాము తొలిపేరు అబ్రాము. ఈ పేరుకి గొప్పవాడైన తండ్రికి జన్మించినవాడని అర్థం. దేవుడు ఈ పేరుని అబ్రాహాముగా మార్చాడు. ఈ రెండవ పేరుకి అనేక జాతులకు తండ్రి అని అర్థం. కనుక తన పేరుకి తగినట్లుగానే అతడు నానాజాతులవారికి పిత – ఆది 17,5.

అబ్రాహాము పొందిన దీవెనలు అతనినుండి ఉద్భవించే నానాట్రజల్లోకి గూడ దిగివస్తాయి. ఆ ట్రజలద్వారా నానా జాతులూ దీవెనలు పొందుతాయి – ఆది 22,18 ఏలాగ? ఈ సంతానంనుండే భావికాలంలో మెస్సీయా పుడతాడు. అతని ద్వారా అన్ని జాతులవాళ్ళూ శుభాలు పొందుతారు. ఈలా అబ్రాహాముతో ప్రారంభమైన దీవెనలు మెస్సియా ద్వారా ముగుస్తాయి. కనుక అబ్రాహాము ధన్యుడైన తండ్రి, నానా జాతులకూ పిత. పూర్వవేదకాలం చివరలో వచ్చిన సీరా అబ్రాహాముని స్తుతిస్తూ "అతని వంశజులవలన లోకానికి దీవెనలు అబ్బుతాయని దేవుడు రూధిగా ట్రమాణం చేసాడు" అని చెప్పాడు – 44,21. ఆదాము అవిశ్వాసం పాపపు నరజాతి అవిశ్వాసాన్ని సూచించినట్లే, అబ్రాహాము విశ్వాసం ఉద్దరింపబడిన నరజాతి విశ్వాసాన్ని సూచిస్తుంది.

# 4. దేవుడు అబ్రాహాము సంతానాన్ని కరుణించాడు

దేవుడు అబ్రాహాముకిచ్చిన దీవెనలు అతని సంతానంలోకిగూడ దిగివచ్చాయని చెప్పాం. అతడు యిష్మాయేలుని గాక యీసాకునే యొన్నుకొన్నాడు. ఏసావునిగాక యాకోజునే ఎన్నుకొన్నాడు. దేవుని దీవెనలు అబ్రాహాము ఈసాకు యాకోజులద్వారా పండెండు తెగల యిస్రాయేలీయులమీదికి దిగివచ్చాయి. ఈ తెగలవాళ్ళు ఐగుప్తులో బానిసలై దైవసహాయం కొరకు రోదిస్తూవుంటే ప్రభువు పూర్వం అబ్రాహాము ఈసాకు యాకోజులతో చేసికొనిన నిబంధనను గుర్తుకుతెచ్చుకొని వారిని కరుణించాడు – నిర్గ 2, 44. అలాగే బాబిలోనియాకు బందీలుగా వెళ్లిపోయిన యిస్తాయేలీయులు దైవసహాయాన్ని అర్థిస్తే ప్రభువు వారి మొర ఆలించాడు. ఎందుకంటే వాళ్ళు తన స్నేహితుడైన అబ్రాహాము వంశజులు – యెష 41,8. ఇస్రాయేలీయులు అపాయాల్లో బాధల్లో చిక్కుకొని నిరుత్సాహం చెందినపుడు ప్రవక్తలు

మీరు ఏరాతినుండి పగులగొట్టి తీయబడ్డారో, ఏగనినుండి తొలవబడ్డారో ఊహించండి మీ తండ్రియైన అబ్రాహామునీ మీకు జన్మనిచ్చిన సారానీ తలంచండి

అని వోదార్చారు – యెష 51,1–2. యూదులు తమ ప్రార్థనలో దేవా! నీవు నీ సేవకుడైన అబ్రాహాముని స్మరించుకొని మాకు దయజూపు అని మనవిచేసేవాళ్ళు. అతని పేరు మీదిగా చేసిన ప్రార్థన ఫలిస్తుందని నమ్మేవాళ్ళు. ఈవిధంగా ప్రభువు అబ్రాహాము భక్తివిశ్వాసాలనుబట్టి అతని సంతతిని కరుణించాడు.

### 5. కేవలం శారీరక సంతానం ఐతే చాలదు

యూదులు అబ్రాహాము మధ్యవర్తిత్వంద్వారా తాము దేవుని అనుగ్రహానికి పాత్రులుకావచ్చు ననుకొన్నారు. కాని వాళ్ళు కేవలం శారీరకరీత్యా అబ్రాహాము సంతానమైతే చాలుననుకొన్నారు. అధ్యాత్మికరీత్యాగూడ అతని సంతతి కావాలనుకోలేదు. అనగా అబ్రాహాము విశ్వాసాన్ని తామూ ప్రదర్శిస్తూ దేవునికి ట్రీతిపాత్రులు కావాలని తలంచలేదు. కనుకనే స్నాపక యోహాను మీరు అబ్రాహాము మాకు తండ్రి అని పొంగిపోకండి. మీరు శారీరకంగా మాత్రమే అతని సంతానం. దీనివల్ల ఒరిగిందేమీ లేదు. దేవుడు ఈ రాళ్ళ నుండిగూడ అబ్రాహాముకి సంతానాన్ని కలుగజేయగలడు. మరి మీ గొప్పేమిటి? కనుక మీరు ఆధ్యాత్మికంగా అతని సంతానం కండి అని మందలించాడు – మత్త 3,9. ధనికుడు లాజరు కథలోని ధనికుడు అబ్రాహామునిజూచి తండ్రీ అబ్రాహామూ! నన్ను కరుణించు

అని వేడుకొన్నాడు. కాని ఆ తండ్రి ఈ శారీరక పుత్రుణ్ణి ఆదరించలేదు – లూకా 16,24, క్రీస్తుకూడ యూదులను ఖండిస్తూ మీరు మేము అబ్రాహాము సంతానానిమని మురిసిపోతున్నారు. కాని మీరు నిజంగా సైతాను సంతానం. ఆ పిశాచంలాగే మీరూ నరహంతలు అని పల్కాడు – యోహా 8,40-44. ఈ వాక్యాలన్నీ కూడ అబ్రాహాముకి కేవలం శారీరక సంతానమైతే ఒరిగేదేమీ లేదని తెలియజేస్తాయి. యూదులకూ, నేడూ మనకూ కూడ కావలసింది అబ్రాహాము విశ్వాసం.

# $m{6}$ . యూదుల పుణ్యక్రియలు వారిని రక్షించవు

యూదులకు మరో బ్రాంతికూడ వుండేది. అబ్రాహాము తన విశ్వాస విధేయతలను క్రియాపూర్వకంగా చూపించి నీతిమంతుదయ్యాడు కదా! కనుక యూదులు తమ పుణ్యక్రియల ద్వారానే తాముకూడ నీతిమంతుల మౌతామనుకొన్నారు. ధర్మశ్ాస్త్రాన్ని పాటించడం ద్వారానే తాము పుణ్యాత్ముల మౌతామనుకొన్నారు. దేవుని అనుగ్రహం అవసరం లేదనుకొన్నారు. మేము ఆజ్ఞలు పాటిస్తున్నాం గనుక దేవుడే మాకు ఋణపడివున్నాడని మిడిసిపడ్డారు. పరిసయుడు సుంకరి సామెతలోని పరిసయుని భావాలు ఈ కోవకు చెందినవే – లూకా 18,9-12. పౌలు యూదుల్లోని ఈ అహంకార భావాన్ని తీక్రంగా ఖండించాడు. అతడు ఆదికాండ 15,6 ను ఉదాహరించి అబ్రాహాము దేవుని నమ్మాడు. ఆ నమ్మకాన్ని బట్టి దేవుడు అతన్ని నీతిమంతునిగా ఎంచాడు. కనుక అబ్రాహాముని రక్షించింది అతని విశ్వాసంగాని పుణ్యక్రియలు కాదు. మనలను రక్షించేది కూడ మనకు (కీస్తుపట్లగల విశ్వాసంగాని మన పుణ్య(కియలు కాదు" అని నొక్కి చెప్పాడు – గల 3,6. కనుక మన పుణ్యక్రియలు మనలను రక్షించవు. దేవుని వర్మపసాదం మనలను రక్షిస్తుంది. అసలు ఈ వర్మపాద బలంవల్లనే మనం పుణ్యక్రియలు చేయగల్గుతున్నాం. మొదట దేవుని అనుగ్రహం, తర్వాత మన పుణ్యక్రియలు. అంతేగాని ముందే మన పుణ్యక్రియలు తర్వాత దేవుని వర్మపసాదం కాదు. యాకోబు జాబు 8,20-24 కూడ ఈ విషయాన్నే ప్రస్తావిస్తుంది. మన విశ్వాసమూ మన పుణ్యక్రియలూ రెండూ కలసి మనలను రక్షిస్తాయని యాకోబు ఇక్కడ స్పష్టంగా చెప్పాడు.

### 7. అబ్రాహాముకు నిజమైన సంతానం క్రీస్తే

అబ్రాహాముకు నిజమైన సంతానం ఎవరు? కేవలం శారీరక సంతానమైన యూదులు కాదు. అధ్యాత్మిక సంతానమైన (క్రీస్తే. అతడు అబ్రాహాము వంశస్థుడు – మత్త 1,1. అబ్రాహాము సంతానమంతటిలోను అతని దీవెనలను సమృద్ధిగా పొందినవాడు (క్రీస్తు వొక్కడే – గల 3,16. అసలు దేవుడు పూర్వం అబ్రాహాముని పిల్చింది ఎందుకు? అతని సంతతినుండి మెస్సియాను పుట్టించడం కొరకే గదా? కనుక అబ్రాహాము మొదటినుండి క్రీస్తుదినాన్ని చూడాలని ఉవ్విళ్ళూరాడు – యోహా 8, 56. అతడు తన దీవెనలను క్రీస్తుకి గూడ సంక్రమించేలా చేసాడు.

దేవుడు రక్షణ చరిత్రలో ఒక్కోసారి ఒక్కో వ్యక్తిని ఎన్నుకొని అతనిద్వారా తనదీవెనలు పెక్కుమందికి సంక్రమించేలా చేస్తాడు. పూర్పవేదంలో అబ్రాహాము అలాంటివాడు. నూత్నవేదంలో క్రీస్తు అలాంటివాడు. క్రీస్తుని నమ్మేవాళ్ళంతా వాళ్ళు యూదులైన అన్యులైనా – ఆ క్రీస్తు ద్వారానే అబ్రాహాము దీవెనలు పొందుతారు. దేవుడు అబ్రాహాముకు ఇచ్చిన దీవెనలు క్రీస్తుద్వారా అన్యజనులకు అందుతాయి – గల 3,14. వారి విశ్వాసమే వారిని విశ్వాసులందరికీ తండ్రియైన అబ్రాహాముకి బిడ్డలనుగా జేస్తుంది – రోమా 4,11. కనుకనే పౌలు "మీరు క్రీస్తుకి చెందినవారైతే అబ్రాహాము సంతానమే. అబ్రాహాము పొందిన వాగ్దానాలకు మీరు కూడ వారసులొతారు" అని వ్రాసాడు – గల 3,29.

దేవుడు అబ్రాహాముకి గొప్ప బహుమతిని ఇస్తానన్నాడు – ఆది 15,1. ఈ బహుమతి అతని సంతానమే. ఈ సంతానంలో క్రిస్తు వున్నాడు. మనమూ వున్నాం. ఇంకా రాబోయే తరాలవాళ్ళూ వున్నారు. ఈ లోకవాసులూ పరలోకవాసులూ కూడ వున్నారు. యూదులు మోక్షాన్ని అబ్రాహాము వొడి లేక రొమ్ము అని పిల్చారు. అనగా, అతని దాపులో మనం సురక్షితంగా పుండిపోతామని భావం – లూకా 16,22. మనమంతా చనిపోయాక అబ్రాహామున్న చోటికే వెళ్తాం. క్రీస్తుని నమ్మినవాళ్ళందరికీ అక్కడ కలకాలం అబ్రాహాము తండిగా వుంటాడు.

#### ప్రార్థనాభావాలు

1. అబ్రాహాము ప్రధాన పుణ్యం విశ్వాసం. ఈ విశ్వాసం అతని జీవితంలో మూడుసార్లు వెల్లడియైంది. మొదటిసారి, ప్రభువు అతన్ని పిల్చినపుడు. కాల్దియా దేశంలో దేవుడు తన్ను పిలువగానే అబ్రాహాము ఆ కౌత్తదేవుడ్డి నమ్మి తన సొంతదేశాన్ని వదలిపెట్టి నూత్నదేశమైన కనానుకు తరలివచ్చాడు – ఆది 12,1. రెండవసారి, ముసలిప్రాయంలో దేవుడు అతనికి సంతానాన్ని కలిగిస్తానని చెప్పినపుడు. ఆ భక్తుడు తానూ తన భార్యా వృద్ధులైనాకూడ దేవుని వాగ్దానం ప్రకారం తమకు సంతానం కలుగుతుందని నమ్మాడు. ఆ నమ్మకాన్ని జూచే దేవుడు అబ్రాహాముని నీతిమంతునిగా గణించాడు – 15,4–6. మూడవసారి, దేవుడు ఈసాకుని బలి యీయమని అడిగినపుడు. దేవునిపట్లగల భయభక్తులచే

- అబ్రాహాము తనకు ట్రీతిపాత్రుడైన ఈసాకుని బలియీయడానికి గూడ వెనుదీయలేదు – అది 22,1–2. ఈ భక్తుని నుండి (పేరణం పొంది నేడు మనమూ విశ్వాస పుణ్యాన్ని అధికం చేసికోవాలి.
- బ్రబ్రాహాము విశ్వాసాన్నిబట్టి బైబులు అతన్ని "దేవుని దాసుడు" అని పిలుస్తుంది
   ఆది 22,24. "దేవుని స్నేహితుడు" అని చెప్తుంది యెష 41,8. ఆ మహాత్ముడు భక్తిమార్గంలో మనకు ఆదర్శం కావాలి.
- 3. ప్రభువు అబ్రాహాముతో ఒదంబడిక చేసికొన్నాదు. ఆ వొప్పందం ప్రకారం అతని సంతానానికి కనాను మండలాన్ని ధారదత్తం చేసాడు అది 15, 9-18. అప్పటినుండి యూదులు ప్రభువుని "అబ్రాహాము ఈసాకు యాకోబుల దేవుడు" అని పిలుస్తూ వచ్చారు నిర్గ 3,6. అబ్రాహాము కొల్చిన దేవుణ్ణే నేడు మనం కూడ శ్రద్ధతో కొలవాలి.
- 4. అబ్రాహాము అన్నిజాతుల వారికి తండ్రి, మధ్యవర్తి. మధ్యవర్తిగానే అతడు సొదొమ గొమర్రా ప్రజల కొరకు దేవునికి విజ్ఞాపనం చేసాడు ఆది 18, 22-32. అబ్రాహాము సంతానమైన యిస్టాయేలును దేవుడు దయతో జూస్తాడని యూదుల నమ్మకం. కనుక వాళ్ళు తమ ప్రార్థనలో దేవా! అబ్రాహాముని జూచి నీవు మమ్ము కరుణించు అని మనవిజేసికొనేవాళ్ళు మీకా 7,19. నూత్న వేదప్రజలమైన మనం కూడ ఈ యబ్రాహాముని భక్తిభావంతో స్మరించుకోవాలి. అతనినుండి (పేరణం పొందాలి.
- 5. బేతేలు దగ్గర వసించేపుడు అబ్రాహాముకీ అతని తమ్ముని కొడుకు లోతుకీ పొలం విషయమై తగాదా వచ్చింది. అప్పుడు అబ్రాహాము లోతుతో నాయనా! మనం అయినవారలం. మనలో మనకు తగాదా లెందుకు? ఇక మనం వేరుపడదాం. మన చుట్టూ బోలెడంత నేలవుంది. నీవు కుడివైపుకు వెళ్తే నేను ఎడమవైపుకి వెళ్తాను. లేదా నీవు ఎడమవైపుకి వెళ్తే నేను కుడివైపుకి వెళ్తాను. నీ యిష్టం వచ్చినవైపు నీవు వెళ్ళు అని చెప్పాడు. అప్పుడు లోతు తూర్పువైపుకు జరిగాడు. అబ్రాహాము ఎడమవైపుకు జరిగాడు. దానితో తగాదా సమసిపోయింది. అబ్రాహాము అంత మంచివాడు. అతన్నిజూచి మనంకూడ ఇరుగుపొరుగువారితో ఒద్దికగా మెలగడం నేర్చుకోవాలి అది 13,8-11.

#### 2. హేబెలు

# 1. నీతిమంతుడైన హేబెలు

నీతిమంతుడు హింసలకు గురౌతాదనే సత్యాన్ని కయీను హేబెలుల కథ విశదంచేస్తుంది. బైబులు మొదటి నుండి చివరిదాకా ఈ సత్యాన్ని మళ్ళామళ్ళా పేర్కొంటూనే వుంటుంది. ఒకే కుటుంబంలో పుట్టిన సోదరులు ఒకరినొకరు అంగీకరించకపోతే ఏలాంటి అనర్దాలు దాపురిస్తాయో ఈ కథ చక్కగా వివరిస్తుంది.

ఈ యన్నదమ్ములు ఆదిదంపతులైన ఆదాము ఏవల కుమారులు. కయాను సేద్యగాడు. అతడు తన పొలంలో పండిన ధాన్యాన్ని దేవునికి కానుకగా అర్పించాడు. హేబెలు గొర్రెల కాపరి. అతడు గొర్రెపిల్లలను దేవునికి కానుకగా అర్పించాడు. కాని దేవుడు హేబెలు కానుకను అంగీకరించి కయీను కానుకను త్రోసిపుచ్చాడు. ఎందుకు? ఆదికాండం చెప్పదు. కయీను హృదయం నిర్మలంగా లేదు -1 యోహా 3,12. అందుచే ప్రభువు అతని కానుకను నిరాకరించాడు. దానితో కయీనుకి కోపమొచ్చింది. మొగం చిన్నబోయింది. చిర్రుముర్రులాడాడు. తమ్ముడిమీద అసూయ పెంచుకొన్నాడు. అతన్ని ఏవిధంగానైనా నాశంచేయాలని నిశ్చయించుకొన్నాడు.

హేబెలు నీతిమంతుడు. అతని హృదయం నిర్మలంగా వుంది. కనుకనే దేవుడు అతని కానుకను అంగీకరించాడు. అతడంటే ప్రభువుకి యిష్టం.

హేబెలు అన్న దుష్టబుద్ధిని పసికట్టలేదు. ఓ దినం కయీను తమ్ముదూపొలంవెళ్ళి వద్దాము రారా అని హేబెలుని పిల్చాడు. ఏకీదూ శంకింపకుండా హేబెలు అన్నవెంట వెళ్లాడు. అక్కడ కయీను తమ్మునిమీదికి దూకి అతన్ని చంపివేసాడు. అది లోకంలో తొలిహత్య, తొలిరక్తపాతం. ఆనాటినుండి ట్రపంచంలో అన్యాయపు హత్యలు కొనసాగుతూనే వున్నాయి. హేబెలు నెత్తురు (ప్రాణం) దేవుడికి మొరపెట్టింది. ట్రభూ! మా అన్న నన్ను అన్యాయంగా చంపివేసాడు. నీవు తీర్పు చెప్పు అని రోదించింది – 4,10. న్యాయవంతుడైన ట్రభువు తీర్పు చెప్పాడు. కయీను చేసిన దుర్మార్గపు పనిని ఖండించాడు. అతనికి నేల పంటలు పండదనీ అతడు దేశద్రమ్మరి ఐపోతాడనీ శపించాడు.

### 2. హేబేలు క్రీస్తుకి చిహ్నం

నీతిమంతుడైన హేబెలు సూచించిన (కీస్తు ఈ లోకంలో అవతరించాడు. అతనిలాగే ఇతడు కూడ పవి(తుడు, నీతిమంతుడు – అ.చ. 3,14. ఐనా అతని (ప్రజలే అతన్ని అన్యాయంగా హత్యచేసారు. నీతిమంతుడైన హేబెలు హత్య మొదలుకొని జకర్యాహత్య వరకు మీరు చిందించిన భక్తిమంతుల రక్తాపరాధం మీమీదికి దిగివస్తుంది సుమా అని (క్రీస్తు యూదులను ముందుగానే హెచ్చరించాడు – మత్త 23,35. కడన్ అతడు చెప్పినట్లే జరిగింది. దుర్మార్గులు ఆ (క్రీస్తునిలాగే శతాబ్దాల పొడవునా లోకం నలుమూలలా చాలమంది నిరపరాధులను హత్యచేస్తూవచ్చారు. ఈ నిరపరాధుల రక్తం న్యాయం చెప్పమని అన్ని కాలాల్లోను దేవునికి మొరపెడుతూనేవుంది.

హేబెలు రక్తమూ ఇతర నిరపరాధుల రక్తమూ న్యాయం చెప్పమని దేవునికి మొరపెట్టాయి. దోషులను శిక్షించమని అడిగాయి. కాని (కీస్తురక్తం కేవలం దీనికి భిన్నంగా ట్రవర్తించింది. అది దోషులను మన్నించమని దేవునికి మనవి చేసింది. హేబెలు రక్తం దోషిని శిక్షించమని దేవుణ్ణి అడిగితే (కీస్తు రక్తం దోషిని రక్షించమని అడిగింది. – హెబ్రే 12,24. తం(డీ! వీరేమి చేస్తున్నారో వీరికే తెలియదు. కనుక నీవు వీరిని క్షమించు అని (కీస్తు ప్రార్థనం – లూకా 23,34. ఈ విధంగా నీతిమంతుడైన హేబెలు మరణంలో తటస్థించిన పరిస్థితి నీతిమంతుడైన (కీస్తు మరణంలో తారుమారయింది. అక్కడ శిక్షనుకోరిన నెత్తురు ఇక్కడ క్షమాపణను కోరింది.

ఐనా హేబెలు నాటికీ నేటికీ నీతిమంతుడుగానే వుండిపోయాడు. నిర్మల హృదయానికి అతడు ట్రతీక. దేవుని నమ్మి భక్తితో జీవించే వాళ్ళకు అతడు ఆదర్శంగా వుంటాడు.

#### ప్రార్థనా భావాలు

- 1. హేబెలుది నిర్మల హృదయం. కయీనుది దుష్ట హృదయం. కనుకనే వారి కాన్కలు దేవుని అంగీకారానికీ తిరస్కారానికీ గురయ్యాయి. దేవుడు గమనించేది మన కాన్కలు గాదు, మన హృదయంలోని భావాలు.
- 2. దేవుడు కయీనుని ముందే మందరించాడు. నీవు మంచి పనులు చేస్తే తలయొత్తుకొని తిరుగుతావు. చెడ్డపనులు చేస్తే పాపంవచ్చి నీ వాకిట పొంచివుంటుంది. అది నిన్ను నాశం చేస్తుంది. నీవు ఆ పాపాన్ని అణగట్రొక్కాలి సుమా అని హెచ్చరించాడు అది 4,7. ఐనా కయీను విన్పించుకోలేదు. అసూయకు గురై మూర్ఖంగా ప్రవర్తించాడు. ఈ కయీను త్రోవలో మనం పయనించకూడదు యూదా 11. అతనిలాగ మనం చెడ్డపనులకు పాల్పడ గూడదు –1 యోహా 3, 12.

3. హేబెలు విశ్వాసం గొప్పది. ఈ విశ్వాసం వల్లనే అతదు తన అన్న కయీను కంటె మేలైన కాన్కను దేవునికి అర్పించాడు. విశ్వాసం వల్లనే దేవుడు అతన్ని నీతిమంతునిగా ఎంచి అతని అర్పణను స్వీకరించాడు. హేబెలు చాల కాలం క్రితమే మరణించినా తన విశ్వాసం ద్వారా నేటికీ మనతో మాట్లాడుతూనే వున్నాడు – హెబ్రే 11,4.

### 3. నోవా

నీతిమంతుడు దేవుని శిక్షను తప్పించుకొని రక్షణం పొందుతాడని నోవాకథ నిరూపిస్తుంది.

### 1. నీతిమంతుడైన నోవా

నోవా లేమెక్ కుమారుడు. అతని కాలంలో భూమి మీది నరులంతా దుష్టలైపోయారు. పాపకార్యాల్లో మునిగి దేవుణ్ణి పూర్తిగా మర్చిపోయారు. ఆ కాలంలో దైవభక్తి కలవాడు నోవా వొక్కడే – ఆది. 6,9. కనుక దేవుడు దుష్టలోకాన్ని నాశంజేసి నోవా కుటుంబాన్ని మాత్రం మిగల్చాలనుకొన్నాడు. అతని ద్వారా మళ్ళా నూత్న నరజాతిని వ్యాప్తిలోని తీసుకరావాలనుకొన్నాడు. నోవా అతని కుటుంబం ట్రతికి బయటపడ్డానికి అతన్ని ఓడను నిర్మించమన్నాడు.

నోవా దేవునిపట్ల విశ్వాసం గలవాడు. దేవుని ఆజ్ఞలను ఖండితంగా పాటించేవాడు. కనుక అతడు దేవుడు చెప్పినట్లే చితిసారకపు కొయ్యతో ఓడ కట్టాడు. అతని కుటుంబమూ, ఒక్కో జంట చొప్పన సమస్త జంతువులూ వోడలోకి వచ్చాయి. ఈ ప్రాణులన్నీ జలప్రళయాన్ని తప్పించుకొని బ్రతికాయి.

150 రోజుల జలప్రకయం ముగిసాక నోవా కుటుంబమూ ఇతర ప్రాణులూ వోడలోనుండి బయటికి వచ్చాయి. నోవా కృతజ్ఞతాపూర్వకంగా ప్రభువుకి బలి అర్పించాడు. దేవుడు ఆ బలిని అంగీకరించాడు – ఆది 8, 20–22. అతడు నోవాతో నిబంధనం చేసికొన్నాడు. మళ్ళా జలప్రకయంతో ప్రాణికోటిని నాశంచేయనని అతనికి వాగ్దానం చేసాడు. వాగ్దానానికి గుర్తుగా ఆకాశంలో వర్దగుడిని నిల్పాడు – 9, 9–17.

ఆదామునుండి మొదటి నరజాతి విస్తరిల్లింది. ఆ ప్రభువు ఆదాము ఏవలతో మీరు చాలమంది బిడ్డలనుకని వృద్ధిలోకి రండి. భూమినంతటిని వశంజేసికొనండి అని చెప్పాడు – ఆది 1,28. అతదు మళ్ళా నోవాకుకూడ ఇవే మాటలు చెప్పాడు 9,7. అనగా ఆదామునుండి మొదటి నరజాతి వ్యాప్తిజెందినట్లే, నోవానుండి నూత్న నరజాతి వ్యాప్తి చెందుతుందని భావం. అటుపిమ్మట చాలయేంద్ల తర్వాత (క్రీస్తునుండి నూత్న నరజాతి ఆవిర్భవిస్తుంది. కనుక నోవా రాబోయే (క్రీస్తుకి సూచనంగా వుంటాడు. వీళ్ళిద్దరూ నూత్న నరజాతికి కర్తలే.

నోవా అనే పేరుకి ఓదార్చేవాడు అని అర్థం – 5, 29. నోవా ఓదార్పు ఏమిటి? ప్రభువు జలప్రకయంవల్ల నాశమైన లోకాన్ని చూచి మళ్ళా నీటిముంపు ద్వారా ప్రాణి కోటిని నాశంచేయను అని నోవాకు వాగ్దానంచేసాడు. అతనితో నిబంధనం చేసికొన్నాడు–9, 11–12. కనుక జలప్రకయం మళ్ళా లోకాన్ని నాశం చేయదు అనేదే నోవా మనకిచ్చే ఓదార్పు. ప్రభువు నోవాతో చేసికొన్న నిబంధనం అతని వంశజులందరికీ వర్తిస్తుంది. అతని ద్వారా ప్రాణికోటి కంతటికీ వర్తిస్తుంది. అనగా దేవుడు అతనిద్వారా సృష్టిని తనతో రాజీపర్చుకొన్నాడు.

జల(ప్రకరుం కథ నోవాను నీతిమంతుడైన నాయకుడ్డిగా చిత్రిస్తుంది. కాని అదికాండ 9,20–27 నోవాను గూర్చి మరో కథ చెప్తుంది. ఈ కథ నోవాను దురభ్యాసానికి లొంగిపోయిన బలహీనుడ్డిగా చిత్రిస్తుంది. ఇది మరో బైబులు సంప్రదాయం. ఈ కథ ప్రకారం మొట్టమొదట ద్రాక్ష తోటలను పెంచినవాడు నోవాయే. అనగా అతడు ఆనాటి వ్యవసాయంలో గొప్ప మార్పు తీసికొని వచ్చాడు అనుకోవాలి – 9, 20. ఓమారు అతడు ద్రాక్షరసం తప్పుతాగి కైపెక్కి గుడారంలో దిగంబరుడుగా పడిపోయాడు. అతనికి ముగ్గురు కొడుకులు. వారిలో హాము తండ్రి అలా పడిపుండడం చూచి తన యిద్దరు సోదరులకు చెప్పాడు. ఆ యిద్దరు సోదరులు దిగంబరుడైన తండ్రికి బట్టలు కప్పారు. తర్వాత నోవా హాముని శపించాడు. ఇక్కడ ద్రాక్షసారాయం నింద్యమైనదనీ, నరులు దాన్ని మితిమీరి త్రాగి వివేకం కోల్పోరాదనీ బైబులు రచయిత ఉద్దేశం.

## 2. నోవా ఆదర్శ భక్తుడు

పూర్వవేద ప్రవక్తలు, జ్ఞానులు నోవాను ఆదర్శభక్తునిగా కీర్తించారు. ప్రభువు ఆదర్శవంతుడైన నోవాతో నిబంధనం చేసికొన్నట్లే ఇతర భక్తులతోను నిబంధనం చేసికొంటాడు. అతడు నోవాకు కరుణ జూపినట్లే ఇతరులకు దయజూపుతాడు – యెష 54, 9.

ప్రభువు పాపాత్ములైన ప్రజలను నాశంజేసినా భక్తులైన శేషజనాన్ని కొందరిని మిగులనిస్తాడు. వీళ్ళద్వారా తన రక్షణ ప్రణాళికను భూమిమీద కొనసాగించుకొనిపోతాడు. నోవా ఈ శేషజనానికి గుర్తుగా వుంటాడు. పూర్వవేదం అంత్యకాలంలో వర్ధిల్లిన సీరా నోవాను ఈలా కీర్తించాడు.

నోవా పరిపూర్ణ భక్తుడు అతని వలన జలప్రళయానంతరం నూత్న నరజాతి ఉద్భవించింది అతనివల్లనే జలప్రళయయం ముగిసాక భూమిమీద నరజాతి శేషం మిగిలింది – 44, 17.

నోవా, అతడు సూచించే శేషజనం భవిష్యత్తులో రానున్న మెస్సియాను సూచిస్తారు. ఈ మెస్సియా శేషజనానికంతటికీ ప్రతినిధి.

నోవా లోకాన్ని రక్షించినట్లుగా భక్తిమంతులు తమ కాలపు జనులను రక్షిస్తారు. పూర్వం జలడ్రకయ కాలంలో లోకం ఆశలన్నీ నోవా పడవమీదనే నిల్చాయి. దేవుడు అ పడవను మునగకుండా కాపాడాడు. తర్వాత ఆ పడవలోనివాళ్ళు నూత్న నరజాతి పుట్టుకకు కారకులయ్యారు. ఆదాము ప్రాతతరం నరులకు తండ్రి. నోవా నూత్నతరం నరులకు తండ్రి – సోలోమోనుజ్ఞానం 14, 6.

#### ప్రార్థనా భావాలు

- 1. క్రీస్తు తన బోధల్లో నోవాను ఆదర్శ భక్తునిగా పేర్కొన్నాడు. జల్రప్రళయ కాలంలో పాపపు నరులు దేవుణ్ణి మర్చిపోయారు. తింటూ త్రాగుతూ పెండ్లి చేసికొంటూ సుఖాలు అనుభవించారు. వాళ్లు జాగరూకులుగా వుండలేదు. రానున్న దేవుని శిక్షను పసికట్టలేదు. కనుక ఆ శిక్షలో జిక్కి నాశమయ్యారు. కాని నోవా ఈలా ప్రవర్తించలేదు. అతడు అస్రమత్తుడై వున్నాడు. ప్రభువు శిక్ష త్వరలోనే వస్తుందని గుర్తించాడు. భక్తితో జీవించి ఆ శిక్షను తప్పించుకొన్నాడు. కనుక దేవుని రాకడ కొరకు భక్తితో వేచివుండేవాళ్ళందరికీ నోవా ఆదర్శంగా వుంటాడు మత్త 24, 37–38.
- 2. ప్రభువు నరుల పాపాలకు జలప్రళయం వస్తుందని ముందుగానే హెచ్చరించాడు. కాని ఆనాటి నరులెవ్వరూ అతని హెచ్చరికలను లెక్కచేయలేదు. వాళ్ల

సుఖభోగాల్లో వాళ్ళు మునిగి తేలుతున్నారు. విశ్వాసవంతుడైన నోవా మాత్రం దేవుని నిర్ణయానికి భయపడ్డాడు. దేవుని వాక్కుకి విధేయుడై పదవను కట్టాడు. తర్వాత జలప్రళయంలో అందరూ చావగా తాను మాత్రం బ్రతికి బయటపడ్డాడు. నోవా విశ్వాసమూ విధేయతా అతన్ని కాపాదాయి. నేడు విశ్వాసరంగంలో అతడు మనకు ఆదర్శంగా వుంటాడు – హెబ్రే 11,7.

- 3. నోవా సద్భక్తుడు మాత్రమే కాదు, ధర్మప్రబోధకుడు కూడ. అనగా అతదు అనాటి జనులను జలప్రళయాన్ని గూర్చి ముందుగానే హెచ్చరించాడు. అతని మాటలను లెక్కచేయనివాళ్ళు చచ్చారు. లోకం విన్నా వినకపోయినా మన తరపున మనం దేవుణ్ణి గూర్చి చెప్పవలసిందే. వినేవాళ్ళు బాగుపడతారు. విననివాళ్ళు దైవశిక్షను కొనితెచ్చుకొంటారు 2 పేత్రు 2,5.
- 4. దేవుని శిక్ష దుష్టులను నాశం చేస్తుంది. భక్తులను కాపాడుతుంది. జలట్రళయంలో చాలమంది చచ్చారు. పుణ్యపురుషుడైన నోవా మాత్రం ఓడద్వారా బ్రతికాడు. అదే నీళ్ళు కొందరికి శిక్షగా మారితే నోవాకు మాత్రం రక్షగా మారాయి. అతని రక్షణం మన జ్ఞానస్నానాన్ని తలపిస్తుంది. జ్ఞానస్నాన జలం నేడు మనలను చావు నుండి కాపాడుతుంది 1 పేత్రు 3, 20-21.

# 4. మెల్కీ సెదెకు

మెల్కీ సెదెకు అబ్రాహాముకి ఇష్టుడు. క్రీస్తుని సూచించేవాడు. ఇక్కడ ఈ రెండు భావాలను క్రమంగా పరిశీలిద్దాం.

### 1. అబ్రాహాముకి ఇష్టుడు

మెల్కీసెదెకు షాలేము పట్టణానికి రాజు, యాజకుడు. ఈ షాలేమే తర్వాత యెరూషలేము ఐంది. ఈ రాజు అబ్రాహాముకి స్నేహితుడు.

అబ్రాహాము ఓసారి నల్గరు రాజులను యుద్ధంలో ఓడించి వస్తూండగా మెల్కీసెదెకు రొట్టె ద్రాక్షసారాయాలను తీసికొనివచ్చి అతనికి కానుకలుగా అర్పించాడు. అతన్ని దీవించాడు – ఆది 14,18. ఇక్కడ భోజనపదార్థాలైన ఈ రొట్టెరసాల ద్వారా మెల్కీ సెదెకు అబ్రాహాముతో నిబంధనం చేసికొన్నాడు. అబ్రహాము సంరక్షణ భారాన్ని గూడ స్వీకరించాడు. అబ్రాహాము తన తరపున తాను ఆ రాజుకి కప్పంకట్టాడు – 14, 20

ఇక్కడ అబ్రాహాముని దీవించినవాడూ అతని నుండి కానుకలు పుచ్చుకొన్నవాడూ మెల్కీసెదెకు. కనుక అతడు అబ్రాహాముకంటె గొప్పవాడు. మెల్కీసెదెకు అన్యజాతులకు గురువు. ఐనా అతడు మహోన్నతుడైన దేవుణ్ణి కొల్చేవాడు. హెబ్రేయుల గురువైన అబ్రాహాము కూడ ఈ దేవుణ్ణే కొల్చాడు. కనుక వాళ్ళిద్దరికీ పొత్తు కుదిరింది. అధికుడైన మెల్కీసెదెకు తక్కువవాడైన అబ్రాహాముని దీవించి సంరక్షించాడు.

### 2. క్రీస్తుని సూచించేవాదు

మెల్కీసెదెకు క్రీస్తుని సూచిస్తాదని చెప్తుంది హెబ్రేయుల జాబు. పూర్వవేదంలో యూదుల యాజకత్వం లేవీ తెగనుండి వచ్చింది. నూత్నవేదంలో క్రీస్తు మనకు ప్రధానయాజకుదు. కాని అతడు లేవీ తెగకు గాక యూదా తెగకు చెందినవాడు. కనుక పూర్వవేద యాజకత్వం అతనికి వర్తింపదు. అతడు పూర్వవేద యాజకుల వరుసక్రమంలో రాలేదు.

110వ కీర్తన మెస్సీయా మెల్మీసెదెకు వరుసక్రమంలో వస్తాడని చెప్తుంది. "నీవు మెల్మీసెదెకులాగ యాజకత్వాన్ని పొందుతావు. కలకాలం యాజకుడివిగా వుంటావు" అని చెప్తుంది – 110,4. కనుక క్రీస్తు లేవీ వరుసలోగాక మెల్మీసెదెకు వరుసలో వచ్చిన యాజకుడు. అబ్రాహాము యాజకత్వం మెల్మీసెదెకు యాజకత్వంకంటె తక్కువది. అబ్రాహాము వంశజులైన లేవీపుత్రుల యాజకత్వం గూడ మెల్మీసెదెకు యాజకత్వం కంటె తక్కువదే. కాని మెల్మీసెదెకు వరుసక్రమంలో వచ్చిన క్రీస్తు యాజకత్వం లేవీ యాజకత్వంకంటె ఘనమైంది – హెబ్రే 7,7–10.

"మెల్మీసెదెకు" అంటే నీతిమంతుడైన రాజు. "షాలేము రాజు" అంటే శాంతిని కొనివచ్చేరాజు. (క్రీస్తుకూడ నీతినీ శాంతినీ కొనివచ్చేవాడేకదా! కనుక అతడు ఇతన్ని సూచిస్తాడు. ఇంకా, ఆదికాండం మెల్మీసెదెకు తల్లిదండ్రులను గాని, వంశావళినిగాని, ఆద్యంతాలనుగాని పేర్కొనదు. అతనికి ఇవేమీలేవు. (క్రీస్తుకూడ ఇవేమీ లేనివాడు. ఈ దృష్టిలో కూడా అతడు (క్రీస్తుని పోలివుంటాడు. ఈ యిద్దరూ శాశ్వతులైన యాజకులు. క్రీర్తన 110,4 మెల్మీ సెదెకు నిత్యయాజకుడని చెప్తుంది. (క్రీస్తు కూడ నిత్యగురువు. లేవీవంశపు యాజకులు నిత్య గురువులు కాదు. ఈ రీతిగా మెల్మీసెదెకుకీ (క్రీస్తుకీ చాల పోలికలున్నాయి – హెబ్రే 7, 2–3.

### ప్రార్థనా భావాలు

1. (క్రీస్తుని సూచించేవాడుగాన పూర్పవేదంలో మెల్కీసెదెకు ఉన్నతమైన వ్యక్తి. అతడు అన్యజాతులకు చెందినవాడు. ఐనా సర్వోన్నతుడైన దేవుణ్ణి తెలిసికొని అతన్నే పూజించాడు. నీతికీ శాంతికీ నిలయమై ఒప్పాడు. కనుకనే నేడు మనం పూజలో ఇతని పేరు స్మరించుకొంటున్నాం. దేవుడు హేబెలు కానుకలనూ, అబ్రాహాము బలినీ, మెల్కీసెదెకు బలినీ అంగీకరించినట్లే మనమర్పించే అప్పరసాలనుగూడ అంగీకరించాలని వేడుకొంటున్నాం. దేవుడు ఒక్క యూదులు మాత్రమేకాక అన్యజాతులవాళ్ళుకూడ మెస్సీయాను సూచించేలా చేసాడు. కనుక మెల్కీసెదకులాంటి అన్యజాతి భక్తులు కూడ మనలను (కీస్తు దగ్గరికి చేరుస్తారు. అందుచే ఆ భక్తుణ్ణి మనం గౌరవంతో స్మరించుకోవాలి.

## 5. యెహోషువ

యెహోషువ యిస్రాయేలీయులకు నాయకుడు, క్రీస్తుకి సూచకవ్యక్తి. ఇక్కడ ఈ రెండంశాలను పరిశీలిద్దాం.

## $oldsymbol{1}$ . యిస్రాయేలీయులకు నాయకుడు

మోషే యిస్రాయేలీయులను ఐగుప్తునుండి తరలించుకొని వచ్చాడు. కాని వారిని వాగ్దాత్త భూమికి చేర్చకముందే మరణించాడు. మోషే ప్రారంభించిన కార్యాన్ని యెహోషువ కొనసాగించాడు. కనుక పూర్వవేద చరిత్రలో అతనికి ప్రముఖస్థానం వుంది. అతడు క్రీస్తుపూర్వం 12వ శతాబ్దంలో జీవించినవాడు.

యెహోషువ మొదటలో మోషేకు సేవకుడు - సంఖ్య 11,28. మోషే పదియాజ్ఞలు పొందటానికి కొండమీదికి వెళ్ళినపుడు యెహోషువగూడ అతనితో వెళ్లాడు. తర్వాత దైవసాన్నిధ్యంగల గుడారంలో పరిచర్యలు చేసాడు. "మోషే సేవకుడైన యెహోషువ మాత్రం గుడారాన్ని వీడివచ్చేవాడు కాదు" అంటుంది నిర్గమకాండం 33,11. అనగా అతడు బాల్య ప్రాయంలోనే దైవానుభూతిని పొందాడు. విశ్వాసంతో జీవించాడు.

ఈ విశ్వాసంతోనే అతదు తర్వాత కనాను మందలాన్ని వేగుచూడ్డానికి వెళ్ళాదు. అక్కడికి వెళ్ళినవాళ్లు కనానీయులను జూచి దడిసారు. వాళ్ళమీదికి యుద్ధానికి వెళ్ళడానికి సాహసింపలేదు. కాలేబు, యెహోషువ మాత్రమే కానానీయుల మీదికి పోరాటానికి వెళ్ళడానికి అంగీకరించారు. తర్వాత ఆ తరం యిస్రాయేలీయులంతా యెడారిలోనే గతించారు. ఈ యిద్దరు మాత్రం వాగ్దత్తభూమిలో ప్రవేశించారు – సంఖ్య 14,30.

మోషే కాలంచేయకముందు యెహోషువ మీద చేతులు చాచి ప్రార్థన చేసాడు. అతని యాత్మ యెహోషువ మీదికి దిగివచ్చింది. దానితో అతనికి బదులుగ ఇతడు యిస్రాయేలీయులకు నాయకుదయ్యాడు. ప్రభువే అతన్ని రెండవ నాయకుణ్ణిగా నియమించాడు – సంఖ్యా 27, 22.

యెహోషువా దైవబలంతో కనానీయులతో యుద్ధం చేసాదు. మోషేకు తోడై యున్న దేవుడు యెహోషువాకు గూడ బాసటగా నిల్చాదు. మోషేకులాగే నీకూ నేను తోడైయుంటానని చెప్పాడు – యెహో 1,5. ఈ దైవ బలంతోనే అతడు కనానీయులను గెల్చాడు. వారి దేశాన్ని స్వాధీనం చేసికొని దాన్ని పదకొండు తెగల యిస్రాయేలీయులకు పంచియిచ్చాడు.

అతడు చాలా యుద్ధాలు చేసాదు. ప్రాకారాలతో గూడిన యెరికో పట్టణాన్ని జయించాడు. ఐనా అమొరీయులతో గిబ్బోనువద్ద చేసిన యుద్ధం అతనికి గొప్పపేరు తెచ్చి పెట్టింది. ఇక్కడే యెహోషువ శత్రువులమీద పోరాడి వారిని నాశం జేసేంతవరకు సూర్యచంద్రులు అస్తమించకుండ ఆకాశంలో నిల్చిపోయారు. ప్రభువు యెహోషువ పక్షాన యుద్ధంజేసి అతనికి విజయాన్ని ప్రసాదించాడు – 10, 12–14.

యెహోషువ జీవితాంతం భక్తితో జీవించాడు. చనిపోక ముందు యావే అజ్ఞలకు బద్ధలై యుండండని యిస్రాయేలీయులను హెచ్చరించాడు. మీరు ప్రభువుని పూజింపకపోయినా నేను నా కుటుంబం మాత్రం ఎల్లవేళలా అతన్నే సేవిస్తామని నొక్కి చెప్పాడు – 24, 15. యిస్రాయేలీయుల తరపున ప్రభువుతో నిబంధనాన్ని నూత్నీకరించాడు – 24,25. కడన ఆ దైవసేవకుడు నూట పదియేంద్ల యీడున కన్ను మూసాడు –24–29.

## 2. క్రీస్తుకి సూచన వ్యక్తి

యెహోషువ అంటే యావే రక్షణం అని అర్థం. తన పేరుకి తగినట్లుగానే ఈ భక్తుడు మోషే తర్వాత చాలయేండ్ల పాటు యిస్రాయేలీయులను రక్షించాడు. పూర్వవేద కాలం చివరలో వచ్చిన సీరా తన గ్రంథం 46,1 లో ఇతన్ని ఈలా స్తుతించాడు.

నూను కుమారుడైన యెహోషువ మహావీరుడు మోషే తర్వాత అతడు ప్రవక్త అయ్యాడు తన పేరుకు తగినట్లుగానే జీవించి దైవప్రజలను ఆపదనుండి రక్షించాడు తన కడ్డువచ్చిన శ్వతువులనెల్ల ఓడించి యిస్రాయేలీయులకు వాగ్దత్తభూమిని సంపాదించి పెట్టాడు.

ఈ యెహోషువ రాబోయే మరో యెహోషువకి సూచనంగా వుంటాడు. అతడే యేసు(క్రీస్తు. హీట్రూ భాషలో అతని పేరుకూడ యెహోషువయే. ఆ పేరే "యేసు" ఐంది – మత్త 1, 21. యెహోషువ ప్రారంభించిన రక్షణ కార్యాన్నే తర్వాత యేసు తన మరణోత్థానాలతో పరిపూర్ణంగా సాధించిపెట్టాడు. ఈ యిద్దరిపేర్లు ఒకటే కావడం విశేషం.

యెహోషువ యిస్రాయేలీయులను వాగ్దత్తభూమికి చేర్చి విశ్రాంతిని దయచేసాడు. కాని ఆ విశ్రాంతి నాడు యూదులు వాగ్ధత్త భూమిని చేరుకోవడంతో ముగియలేదు. నేడు మనం మోక్షాన్ని చేరుకొన్నపుడుగాని అది పూర్తిగా ముగియదు. యూదులకు వాగ్దత్త భూమిలాగే మనకు మోక్షం విశ్రాంతి స్థానం. యెహోషువలాగే మనంకూడ జీవితాంతం పోరాడి ఈ వాగ్దత్తభూమిని చేరుకోవాలి. ఈ ఉద్యమంలో అతడు మనకు (పేరణంగా వుంటాడు – హెబ్రె 4, 8–11.

#### ప్రార్థనా భావాలు

- 1. యెహోషువ యుద్ధవీరుడు, ప్రజలకు నాయకుడు, ప్రభువుకి నమ్మిన బంటు, పరమ విధేయుడు, భక్తిమంతుడు. అతడు వాగ్దత్తభూమిని జయించడానికి పూనుకోకముందు ప్రభువు అతనితో "నీవు ధైర్యస్థైర్యాలను అలవర్చుకో నిర్భయంగా నిస్సంశయంగా మెలుగు, నీ దేవుడనైన నేను ఎల్లవేళల నీకు తోడై యుంటాను" అని చెప్పాడు 1, 9. ప్రభువు అతనికిలాగే మనకుకూడ తోడుగా వుంటాడు. దైవబలంతోనే నేడు మనంకూడ పనిచేయాలి.
- 2. యెహోషువ చనిపోకముందు యిస్రాయేలీయులతో "మీరు ప్రభువునే పూజిస్తారో లేక అన్యదైవాలనే పూజిస్తారో నిర్ణయించుకోండి" అన్నాడు – 24, 14-15. నాటి యూదులకులాగే నేటి మనకుగూడ ఈ నిర్ణయం అత్యవసరం. మన భక్తికూడ ఈ నిర్ణయాన్ని బట్టే వుంటుంది.

## 6. ఏలీయా

"ఏలీయ్యాహూ" అంటే యావే నాకు దేవుడు అని అర్థం. తన పేరు సూచించినట్లుగానే, ప్రజల్లో యావేపట్ల భక్తి సన్నగిల్లిపోయినపుడు ఆ భక్తిని పునరుద్ధరించినవాడు యేలీయా. ఈ ప్రవక్తకు నిప్పుతో సంబంధముంది. అతడు మంటలాగ పొడచూపాడు. అతని పలుకులు దివిటీలా మండాయి. అతడు మంటలతో గూడిన సుడిగాలిలో నిప్పు గుర్రాలు లాగే అగ్నిరథమెక్కి స్వర్గానికి వెళ్ళిపోయాడు – సీరా 48,1,9.

## 1. ఎదారిలో దైవ సాక్షాత్మారం

ఏలీయా యెదారిలో దైవసాక్షాత్కారం పొందిన భక్తుడు. ఆరోజుల్లో అహాబురాజు బాలు దేవతను కొల్చేవాడు. ఏలీయా యావే భక్తుడు. కనుక అతడు రాజుతో ఘర్షణపడి అతనినుండి పారిపోయి ఎదారిలో కెరీతు వాగు దగ్గర దాగుకొన్నాడు. అక్కడ ప్రభువు ఆజ్ఞపై కాకులు ఆహారాన్ని తెచ్చి అతన్ని పోషించాయి. ఇది అతనికి కలిగిన మొదటి సాక్షాత్కారం – 1 రాజు 17, 2–7.

అహాబు భార్య యెసెబెలు బాలు ఆరాధనను ట్రోత్సహించేది. ఏలీయా ఆమె హిషించే బాలు ప్రవక్తలను చంపించాడు. ఆ రాణికి భయపడి యెడారిలోకి పారిపోయాడు. అక్కడ దేవుడు అతనికి రెండవసారి ప్రత్యక్షమయ్యాడు. దేవదూత అతనికి నిప్పులమీద కాల్చిన రొట్టెను ఇచ్చాడు. ఏలీయా ఆ రొట్టెలను భుజించి ఆ బలంతోనే నలఖైరోజులు నడచిపోయి హొరేబు కొండను చేరాడు. ఆ పర్వతంమీద అతనికి మూడవసారి దైవసాక్షాత్కారం కలిగింది – 1 రాజు 19, 4–9. పూర్వం దేవుడు మోషకు దర్శనమిచ్చిందిగూడ ఈ కొండమీదనే. ఈ విధంగా దైవదర్శనాలు పొంది యేలీయా యావే భక్తుడయ్యాడు. తాను జీవించినంత కాలం అపారమైన భక్తిశ్రద్ధలతో యావే మతాన్ని నిలబెట్టాడు. "ఎన్నాళ్లు మీరు ఈలా యిద్దరు దైవాలను పూజిస్తారు? ప్రభువు దేవుడైతే అతన్ని పూజించండి. బాలు దేవుడైతే అతన్ని పూజించండి" అని ఆనాటి ప్రజలను తీడ్రంగా మందలించాడు – 1 రాజు 18,21.

#### 2. ప్రభువు భక్తుడు

ఏలీయా ప్రభువుని అనన్యచిత్తంతో కొలిచిన భక్తుడు. యావే మతంపట్ల అత్యాసక్తి కలవాడు – 1 రాజు 19, 10. ఈ యాసక్తితోనే అతడు అహాబురాజును ప్రతిఘటించాడు. అహాబు తండ్రి ఒట్టురాజు సమరియా నగరాన్ని నిర్మించాడు. ఆ నగరం భోగభాగ్యాలతో విరాజిల్లింది. ఆ రాజుకి విజయాలు సిద్ధించాయి. సిరిసంపదలు అబ్బాయి. కనుక పొగరెక్కి విగ్రహాలను కొల్చాడు. అతని కుమారుడైన అహాబు తండ్రిని మించిన విగ్రహారాధకుడు. అతడు తూరు రాజు కొమార్తెయైన యెసెబెలును వివాహమాడాడు. ఆమె పుట్టింటివారు బాలును కొల్చేవాళ్లు. కనుక ఆ రాణి యిస్టాయేలు దేశంలో బాలు మతాన్ని ప్రచారం

చేయడానికి కంకణం కట్టుకొంది. అహాబు భార్య ప్రోద్భలంపై సమరియాలో బాలు దేవతకు దేవళాన్ని నిర్మించాడు. ఏలీయా ఈ యిద్దరిని డ్రోహులుగా పరిగణించి ఎదిరించాడు. యోసెబెలు రాణి పోషించే బాలు ప్రవక్తలు 450 మంది పున్నారు. ఏలీయా రాజుని సవాలు చేసాడు. మీరు కొలిచే బాలు నిజమైన దేవుడో లేక మేము కొలిచే యావే నిజమైన దేవుడో తేలిపోవాలి. మీ ప్రవక్తలు ఒక యెద్దను కోసి దాని మాంసాన్ని బలిపీఠంపై పేర్చి మీ బాలు దేవతను నిప్పు పంపమని ప్రార్థించాలి. అలాగే నేను ఇంకో యెద్దను కోసి దాని మాంసాన్ని మరో బలిపీఠంపై పేర్చి నిప్పు పంపమని మా యావే దేవుని ప్రార్థిస్తాను. ఏ దేవుడు నిప్పు పంపి మాంసాన్ని దహిస్తాడో అతడే నిజమైన దేవుడు అని చెప్పాడు. ఆ సవాలుని ఉభయపక్షాలు అంగీకరించాయి. జనమంతా కర్మెలు కొండమీద ప్రోగయ్యారు. బాలు ప్రవక్తలు ఎంత ప్రార్థన చేసునా వారి దేవుడు పీఠంమీదికి నిప్పును పంపలేదు. కాని యేలీయా ప్రార్థన చేయగానే యావే నిప్పును పంపి రెండవ పీఠంమీది మాంసాన్ని దహించాడు. పందెంలో యేలీయా గెల్చాడు. అతడు బాలు ప్రవక్తలందరినీ చంపించాడు. యావేకు విజయం, బాలుకు పరాజయం కలిగాయి – 1రాజు 18.

ఏలీయా యావే మతం కొరకు మాత్రమేకాక యావే న్యాయం కొరకుగూడ పోరాడాడు. అతడు పేదవాళ్ళ కోపు తీసికొన్నాడు. అహాబురాజు నాబోతు అనే రైతును అన్యాయంగా చంపించి అతని ద్రాక్షతోటను అపహరించాడు. ప్రభువు అహాబును చీవాట్లు పెట్టడానికి యేలీయాను పంపాడు. ప్రపక్త అతన్ని ఆ ద్రాక్షతోటలోనే కలసికొని నీవు ప్రభువు ఆజ్ఞమీరి దుష్కార్యం చేసావు. కనుక అతడు నిన్ను నాశం చేస్తాడు. నాబోతు నెత్తుటిని శునకాలు నాకిన తావుననే నీ నెత్తుటిని కూడ కుక్కలు నాకుతాయి అని గర్జించాడు. రాజు ప్రవక్త మాటలకు దడిసి పశ్చాత్తాపపడ్డాడు – 1 రాజు 21. ఈ రీతిగా యేలీయా 9వ శతాబ్దంలో యిస్తాయేలు దేశంలో యావే మతాన్నీ ధర్మాన్నీ న్యాయాన్నీ నిలబెట్టాడు.

## 3. అన్యజాతులకు దేవుణ్ణి తెలియజేసేవాడు

యావే ప్రభువు తమ జాతివాళ్లనే కాపాడతాడు అనుకొన్నారు యూదులు. కాని అతడు అన్యజాతులను గూడ కాపాడేవాడు. ఏలీయా ప్రభువు ఆజ్ఞపై సీదోను దేశంలోని సారెఫతు నగరానికి వెళ్లాడు. అక్కడ అన్యజాతులకు చెందిన ఓ పేద వితంతువును కలసికొన్నాడు. అది కరవు కాలం. ఆమె పుల్లలేరుకొని తన యింట మిగ్గిలివున్న గుప్పెడు పిండితోను చేరెడు నూనెతోను రొట్టె కాల్చుకోటోతుంది. ఏలీయా ఆమెను ముందుగా తనకు రొట్టె కాల్చిపెట్టమన్నాడు. ఆ వితంతువు అలాగే చేయగా ఆమె యింటిలోని పిండీ నూనే తరగిపోకుండా నిల్చాయి. ఆ కరవు కాలమంతా ఆమె, కుమారుడూ, ఏలీయా రోజూ భోజనం చేయగలిగారు. అహాబు పాపాల వలన దేశంమీదికి కరవు వచ్చింది. ఏలీయా దైవభక్తి వలన పేదవారికి కూడు దొరికింది.

తర్వాత ఆ వితంతువు కొడుకు చనిపోగా ఏలీయా అతని కొరకు దేవుని ప్రార్థించాడు. ప్రభూ! ఈ బాలునికి ప్రాణాలు మరల వచ్చును గాక అని మనవి చేసాడు. పిల్లవాడు తిరిగి బ్రతికాడు. అతని తల్లి నీనోట దేవుని వాక్కు పొల్లుపోదు అని యేలీయాను కొనియాడింది. ప్రభువే జనన మరణాలకు కర్తకదా! ఈ విధంగా యేలీయా అన్యజాతుల యెదుట యావేకు సాక్ష్యం పలికాడు. అన్యులుకూడ ప్రభుని తెలిసికొని పూజించేలా చేసాడు – 1 రాజు 17.

## 4. ఏలీయా స్వర్గానికి వెళ్ళడం

ఏలీయా అతని శిష్యుడైన యెలీషా యోర్దాను నది దగ్గరికి వచ్చారు. ఏలీయా నీటిని గొంగళితో కొట్టగా నదిపాయలై దారి యేర్పడింది. ఆ దారిన గురుశిష్యులు అవలివొడ్డుకు చేరారు. ఏలీయా నేను ప్రభువు దగ్గరికి వెళ్ళిపోటోతున్నాను. ఈ చివరి క్షణాల్లో నీకు ఏమి ఉపకారం కావాలో చెప్పు అన్నాడు. ఎలీషా నాకు నీ శక్తిలో రెండు వంతులు దయచేయి అని అడిగాడు. అనగా నన్ను నీ పెద్ద కొడుకులాగ చూడమని భావం. ఏలీయా ఇది కష్టమైన కోర్కె అని చెప్పాడు. అంతలో నిప్పు గుర్రాలు లాగే అగ్నిరథం వారి మధ్యలోకి ప్రవేశించింది. ఏలీయా ఆ రథమెక్కి సుడిగాలిలో మోక్షానికి వెళ్ళిపోయాడు. ఏలీయా శక్తిలో రెండు వంతులు ఎలీషాకు సంక్రమించాయి. అతడు గురువుగారి గొంగళితో యోర్దాను నీటిని కొట్టగా పూర్పపురీతినే దారి యేర్పడింది. ఆ మార్గాన్నే అతడు తిరిగివచ్చాడు. యెలీషాకూడ గురువు మార్గంలోనే నడచి యిస్తాయేలు దేశంలో యావే మతాన్ని నిలబెట్టాడు. గురువుగారిలాగే తానూ అద్భుతాలు చేసి ప్రజలను దేవుని దగ్గరికి రాబట్బడు – 2 రాజు 2, 1–18.

## 5. లోకాంతంతో తిరిగి వచ్చేవాడు

ఏలీయా గాథలు అద్భుతాలు ప్రాచీన యూదులను బాగా అకట్టుకొన్నాయి. పూర్పవేదంలో యేలియాను గూర్చి రెండు సంగతులు ప్రచారంలో వున్నాయి. 1. అతడు చనిపోకుండానే మోక్షానికి వెళ్ళినవాడు. 2. లోకాంతంలో ప్రభువు న్యాయతీర్పు జరుపకముందు మళ్లా భూమిమీదికి దిగివచ్చేవాడు. కనుకనే మలాకీ ప్రవచనం 4,5 పై రెండవ అంశాన్ని గూర్చి ఈలా చెప్తుంది. "ప్రభువు మహాదినం రాకముందే నేను ఏలీయా ప్రవక్తను మీ వద్దకు పంపుతాను. అతడు తండ్రులను కుమారులను ఏకం చేస్తాడు". ఇక్కడ తండ్రులను కుమారులను ఏకం చేయడమంటే కుటుంబాల్లో అంతఃకలహాలు తొలగించి తండ్రులనూ బిడ్డలనూ రాజీపర్చడం. ఏలీయా తిరిగివచ్చి ఈ కార్యం చేసాకగాని ప్రభువు న్యాయతీర్పు తీర్చడు. ఈ యంశాన్నిగూర్చి సీరా జ్ఞానగ్రంథం 48,10 ఈలా చెప్తుంది.

"నీవు నిర్ణీత సమయాన తిరిగివచ్చి హెచ్చరికలు చేస్తావనీ దేవునికోపం ప్రజ్వరిల్లక ముందే దాన్ని చల్లారుస్తావనీ తండ్రులకూ కుమారులకూ రాజీ కుదుర్చుతావనీ యిస్రాయేలు తెగలను ఉద్ధరిస్తావనీ లేఖనాలు నుడుపుతున్నాయి."

## 6. స్నాపక యోహాను ఏలీయా

లోకాంతంలో తిరిగివచ్చే యేలీయా స్నాపక యోహానే అనే భావం నూత్న వేదంలో కన్ఫిస్తుంది. యూదులు ఏలీయా తిరిగివచ్చి ఓ దేవదూతలా తమ్ము కాపాడతాడను కొన్నారు – మార్కు 15, 35–36. (క్రీస్తు కూడ యోహానే యేలీయా అని శిష్యులతో చెప్పాడు – మత్త 17,10–13. కాని స్నాపక యోహాను మాత్రం నేను యేలీయాని కాదని వాకొన్నాడు – యోహో 1, 21. యోహాను కొంత వరకు ఏలీయాకు పోలికగా వుంటాడు. ఏలీయాలాగే యితడు కూడ తండ్రులను కుమారులను ఏకం చేస్తాడు – లూకా 1,17. స్నాపక యోహాను ఒంటెరోమాల కంబళి ధరించి నడుముకి తోలుపట్టీ కట్టి మిడతలను భుజించి పుట్ట తేనెను త్రాగినవాడు – మత్త 3,4. ఇది అతని యెదారి జీవితం. కాని పూర్వం యేలీయా జీవితంగూడ అచ్చంగా యోలాంటిదే – 2రాజు 1,8. ఈలా కొన్ని విషయాల్లో ఈ యిద్దరికి సామ్యం వుంది. కనుక యోహాను కొంతవరకు ఏలీయాకు ప్రతిబింబం.

### 7. క్రీస్తూ ఏలీయా

బతే యేలీయాకు పూర్తి డ్రతిబింబం క్రీస్తు. అతడు నజరేతు ప్రార్థనామందిరంలో బోధించినప్పుడే తన్ను యేలీయాతో పోల్చుకొన్నాడు. ఆ డ్రవక్త లాగే నేనూ అందరివద్దకు పంపబడ్డానని చెప్పుకొన్నాడు – లూకా 4, 25–26. ఏలీయా సారెఫతు విధవాపుత్రుని జీవంతో లేపాడు – 1 రాజు 17,17–24. అలాగే క్రీస్తూ నాయీను వితంతువు కుమారుని జీవంతో లేపాడు – లూకా 7,11–16. ఏలీయా అకాశం నుండి నిప్పును కురిపించి ద్రోహులను శిక్షించాడు –2రాజు 1,10. క్రీస్తుకూడ పవిడ్రాత్మ అనే నిప్పుని డ్రజలమీదికి తీసికొని వచ్చాడు – లూకా 12, 49. ఏలియాను ఎడారిలో దేవదూత ఓదార్చాడు–1 రాజు 19,5. ఆలాగే క్రీస్తునికూడ గెత్సెమని తోపులో దేవదూత ఓదార్చాడు–లూకా 22,43. ఏలీయ మోక్షానికి వెళ్ళేపుడు అతని ఆత్మ యెలీషా మీదికి దిగివచ్చింది–2 రాజు 2,9–15. అలాగే వుత్తాన క్రీస్తు శిష్యులమీదికి ఆత్మను పంపాడు–లూకా 24,49–51. ఈ పోలికలనుబట్టి ఏలీయా లక్షణాలు క్రీస్తులో అధికంగా కన్పిస్తాయి. కనుక నూత్న వేదంలో క్రీస్తు యేలీయాకు డ్రతిబింబం. పూర్వవేద వ్యక్తులను డ్రస్తావించేపుడు నూత్న వేదం మోషే అబ్రాహాము దావీదుల తర్వాత యేలీయాను ఎక్కువగా పేర్కొంటుంది.

## ప్రార్థనా భావాలు

1. ఏలీయాలోని డ్రుధాన గుణం దైవభక్తి. ఆ భక్తివల్లనే అతడు ఆనాటి భక్తిరహితులైన అహాబునీ అతని కుమారుడు అహాస్యానీ డ్రుతిఘటించాడు. దీనికి ఒక్క ఉదాహరణ చాలు. అహస్యా జబ్బుపడి ఫిలిస్టీయుల దేవుడు బాల్సెబూబును సండ్రుతించడానికి దూతల నంపాడు. తనకు ఆరోగ్యం చేకూరుతుందో లేదో తెలిసికొని రమ్మని వారిని ఆదేశించాడు. దారిలో ఏలీయా ఆ దూతలను కలసికొని "మీరు ఫిలిస్టీయుల దేవుణ్ణి సండ్రుతించడం దేనికి? యిస్రాయేలు

దేశంలో దేవుడు లేడనా? దీనికి శిక్షగా మీరాజు ఇక పడక మీదినుండి దిగిరాడని చెప్పండి" అన్నాడు. ఇది అతని దైవభక్తి – 2 రాజు 1,6. ఈ దైవభక్తి మనకుగూడ అలవడితే ఎంత బాగుంటుంది!

- 2. యాకోబు జాబు ఈలా చెప్తుంది. ఏలీయా మనలాంటివాడే. అతడు వానలు కురవకూడదని (పార్థన చేస్తే మూడున్నర యేండ్లు వర్నాలు పడలేదు. మళ్లా వర్నాలు కురవాలని (పార్థన చేస్తే వానలు పడ్డాయి. మన (పార్థనకూడ అతని జపంలాగే శక్తితో పనిచేస్తుంది 5. 16-8. కనుక మనంకూడ భక్తితో జపం చేయాలి.
- 3. తబోరు కొండమీద (క్రీస్తు దివ్యరూపాన్ని పొందినపుడు ఏలీయా అతనితో సంభాషించాడు మత్త 17,3. ఇక్కడ యేలీయా పూర్వవేద ప్రవక్తలను సూచిస్తాడు. వాళ్ళ ప్రవచనం (క్రీస్తులో కొనసాగుతుందనీ, పూర్వ నూత్న నిబంధనలకు సంబంధముందనీ తెలియజేస్తాడు. ఇంకా, యేలీయా (క్రీస్తుతో నెరపిన యీ సంభాషణం పూర్వం అతడు హోరేబు కొండమీద దేవునితో సంభాషించడాన్ని కూడ జ్ఞప్తికి తెస్తుంది 1రాజు 19,12–13. అతడు దైవానుభూతిని పొందిన మహానుభావుడు కదా! ఆ యేలీయాలాగే మనంకూడ భక్తి భావంతో దేవుణ్ణి అనుభవానికి తెచ్చుకోవాలి. ఆ ప్రభువుతో ఏకాంతంగా, ప్రార్థనాపూర్వకంగా సంభాషించడం నేర్చుకోవాలి.

### 7. మోషే

యూదులకు మోషేలాంటి ప్రపక్త మరొకడు లేదు. ప్రభువు అతనిద్వారా యిస్రాయేలీయులకు బానిసం నుండి విడుదలను దయచేసాడు. అతనిద్వారా వారితో నిబంధనం చేసికొని వారికి ధర్మశాస్త్రాన్ని ప్రసాదించాడు.

కాని మోషే మధ్యవర్తిత్వం ద్వారా ప్రభువు యిస్రాయేలీయులకు మాత్రమే ధర్మశాస్ర్రాన్ని దయచేసాడు. ఇప్పుడు అతడు తన కుమారుడైన (కీస్తు మధ్యవర్తిత్వం ద్వారా సకల జాతులను రక్షిస్తాడు. మోషేద్వారా ధర్మశాస్త్రం లభించింది. కాని (కీస్తు మూలాన మనకు కృపాసత్యాలు లభించాయి – యోహో 1,17. మోషే నెలకొల్పిన నిబంధన కంటె (కీస్తు స్థాపించిన నిబంధనం చాల గొప్పది. మోషేను గూర్చి చాల విషయాలు చెప్పవచ్చు. ఇక్కడ ముఖ్యమైన అంశాలు కొన్నిటిని పరిశీలిద్దాం.

## 1. ప్రభువు సేవకుదూ, స్నేహితుదూ

ప్రభువు చాలకాలంపాటు యిస్టాయేలీయులను తయారు చేసాకనే మోషేను ఎన్నుకొన్నాడు. అతడు బానిస జాతిలో పుట్టాడు. ఫరో కొమార్తె అతని ప్రాణాలు కాపాడింది. ఆమె సహాయంతోనే అతడు విద్యాబుద్ధలు గడించి గొప్పవాదయ్యాడు – అ.చ. 7,21. కాని ప్రభువు పిలుపునందుకొన్న పిదపనే గాని అతడు యిస్రాయేలీయులకు నాయకుడు కాలేదు. యావే అతనికి మండుతూవున్న పొదలో దర్శనమిచ్చి తన పేరునూ తన రక్షణప్రణాళికనూ తెలియజేసాడు. అతడు బానిసలైన యిస్రాయేలీయులను విడిపించుకొని రావాలని చెప్పాడు. అంతటి కార్యాన్ని నెరవేర్చడానికి నేనేపాటివాణ్ణని మోషే జంకగా, భయపడకు నేను నీకు తోడైయుంటానని అభయమిచ్చాడు – నిర్గ 3, 11–12. మోషే నత్తివాడు. మాటనేర్బరి కాదు. కనుక ఫరోదగ్గరికి వెళ్లి మాట్లాడ్డానికి జంకాడు. కాని ప్రభువు వాక్చాతుర్యంగల అహరోనుద్వారా ఆ కొరతను తీర్చాడు – 4,10–14.

ఫరో మొదట మొండికెత్తి యిస్రాయేలీయులను పోనీయలేదు. కాని మోషే ప్రభువు సహాయంతో ఫరోను ఓడించి ప్రజలను బానిసం నుండి విడిపించుకొని వచ్చాడు. కనుక ప్రభువు అతన్ని నమ్మదగిన సేవకుణ్ణిగా గణించాడు. అతడు ఇతర ప్రవక్తలతో కల దర్శనాలద్వారా పరోక్షంగా మాట్లాడేవాడు. కాని తన దాసుడైన మోషేతో మాత్రం ప్రత్యక్షంగా మాట్లాడేవాడు – సంఖ్య 12, 6–8.

మోషే (ప్రభువు సేవకుడు మాత్రమే కాదు, స్నేహితుడు కూడ. నరుడు తన మిత్రునితో సంభాషించినట్లే మోషే (ప్రభువుతో ముఖాముఖి సంభాషించేవాడు. ఈలాంటి భక్తులు పూర్వవేదంలో ఎందరో లేరు – నిర్గ 33,11. ఇంకా (ప్రభువు మోషేకు తన పేరునుగూడ తెలియజేసాడు. అతని పేరు "ఉన్నవాడు". బైబులు సంప్రదాయం ప్రకారం ఓ వ్యక్తి పేరును తెలిసికోవడమంటే అతనితో పరిచయం కలిగించుకోవడం, అతనిపై అధికారం నెరపడంగూడ. కనుక దేవుని నామాన్ని తెలిసికోవడం ద్వారా మోషేకు (ప్రభువుపట్ల పరిచయమూ చనువూ కలిగాయనుకోవాలి – నిర్గ 3, 13–15.

## 2. విమోచకుడు, నిబంధన మధ్యవర్తి

డ్రభువు మోషేకు ఒప్పజెప్పిన మొదటి పని యిస్రాయేలీయులను దాస్యంనుండి విడిపించుకొనిరావడం. వారిని డ్రభువుని ఆరాధించే డ్రజలనుగా తయారుచేయడం. ఫరో ఈ యారాధనకు అడ్డమొచ్చాడు – నిర్గ 4, 22–23. కనుక దేవుడు మోషేద్వారా ఈజిఫ్జ మీదికి పది అరిష్టాలు పంపాడు. చివరి అరిష్టంలో ఆ దేశంలోని తొలిచూలు మగబిడ్డలూ ఫరో కొడుకూ కూడ చచ్చారు – నిర్గ 1,29. దానితో గుండె చెదరి ఫరో డ్రజలను పోనిచ్చాడు. ఆలా వెళ్ళకముందు మోషే ఈజిఫ్జలో పాస్క ఉత్సవాన్ని జరిపించాడు. ద్రజలు యావేను పూజించారు. అటుపిమ్మట అతడు డ్రజలను రెల్లుసముద్రం గుండా అవతలికి నడిపించాడు. ఫరోసైన్యం ఈ సముద్రంలోనే మునిగి చచ్చింది. మోషే మాత్రం ద్రజలను ఓ మందలాగ నడిపించుకొని పోయాడు – కీర్త 77, 19–20. ఆరీతిగా అతడు ద్రజలకు విమోచకు దయ్యాడు.

మోషే ప్రజలను తోడ్కొని వచ్చింది ప్రభువుని ఆరాధించడానికే. కనుక అతదు సీనాయి కొండదగ్గర బలి సమర్పించాడు. ప్రజలంతా అక్కడ దేవుణ్ణి పూజించారు. ఆ సందర్భంలోనే ప్రభువు మోషే మధ్యవర్తిత్వం ద్వారా యిస్రాయేలీయులతో నిబంధనం చేసికొన్నాడు. మోషే ప్రజలమీదా పీఠంమీదా కోడె నెత్తురు చిలకరించి ఇది నిబంధనకు సంబంధించిన రక్తం అని చెప్పాడు – నిర్గ 24,8.

ఈ సందర్భంలోనే యిస్రాయేలీయులు మోషేలోనికి జ్ఞానస్నానం పొందారు - 1 కొరి 10,2. అనగా వాళ్ళు అతన్ని అనుసరించి, మేఘం తమ్ము నడిపిస్తూండగా సముద్రాన్నిదాటి, రక్షణం పొందారు. ఆరీతిగా అతడు ప్రజలకు నాయకుడూ విమోచకుడూ అయ్యాడు - అ. చ. 7,35. ఈ విమోచకుడు నూత్న నిబంధనకు చెందిన మరో విమోచకుడ్డి సూచిస్తాడు. అతడే క్రీస్తు. క్రీస్తు చేసిన నిబంధనం మోషే నిబంధనంకంటె మరింత శ్రేషమైంది - హెబ్రే 8,6. అతడు నేడు తన నామంలోనికి జ్ఞానస్నానం పొందిన మనలనందరినీ పాపంనుండి విమోచిస్తాడు - అ. చ. 2,38.

### 3. ప్రవక్త, ధర్మశాస్త్ర ప్రదాత

మోషే యిస్రాయేలీయులకు గొప్ప ప్రవక్త. అతడు ఎప్పుడూ వారికి దైవసందేశాన్ని విన్పిస్తుండేవాడు – నిర్గ 19,6. ప్రజలుమాత్రం అతని సందేశాన్ని అట్టే ఆలించేవాళ్లుకాదు. ఐనా అతడు నిబంధన నియమాలను పాటించండని ప్రజలను నిరంతరం హెచ్చరించేవాడు.

కదన అతదు భవిష్యత్తులో తనలాంటి ప్రవక్త మరొకడు వస్తాడనీ యిస్రాయేలీయులు అతని సందేశాన్ని ఆలించాలనీ చెప్పాడు – ద్వితీ 18,15. ఈ ప్రవక్త రానున్న క్రిస్తే – అ.చ. 3,20–23. ఇతనికి మోషే సాక్ష్యం పలికాడు – యోహా 4,46. కనుకనే దివ్యరూపధారణ కాలంలో తబోరు కొండ మీద క్రీస్తు ప్రక్యన మోషే కూడ కన్పిస్తాడు – లూకా 9, 30.

ప్రజలకు ధర్మశాస్త్రాన్నిచ్చినవాడు మోషే – నిర్గ 20, 1–20. ప్రజలు ఆ ధర్మశాస్త్రాన్ని ఖండితంగా పాటించాలని అతడు వారిని హెచ్చరించాడు– ద్వితీ 6,1–9.

నూత్న వేదంలో క్రీస్తు ధర్మశాస్త్రాన్ని నాశం చేయలేదు. దాన్ని పరిపూర్ణం చేసాదు
– మత్త 5,17. అతడు ధర్మశాస్త్రంకంటె అధికుడు. దాన్ని సమాప్తం చేసేవాడు కూడ –
రోమా 10,4. మోషే ధర్మశాస్త్రం, ప్రవక్తలు కీర్తనల గ్రంథం తన్ను గూర్చి చెప్పిన విషయాలన్నీ నెరవేరిన పిదపగాని అతడు ఉత్థానం కాలేడు – లూకా 24,44.

### 4. విజ్ఞాపనమూర్తి

మోషే యెన్నోసార్లు యిస్రాయేలీయుల కొరకు విజ్ఞాపనం చేసాడు. రెఫ్టీదీమువద్ద అమాలెకీయులతో యుద్ధం జరిగినపుడు అతడు తన ప్రజల కొరకు మనవిచేసి వారికి విజయాన్ని సాధించిపెట్టాడు – నిర్గ 17, 9-13. ప్రజలు బంగారు దూడను గొల్బి ప్రభువు ఆగ్రహానికి గురయ్యారు. అప్పుడు మోషే వారి కొరకు మనవిచేసి దేవుని కోపంనుండి వారిని కాపాడాడు – నిర్గ 32, 11-14. మోషే కనాను మండలాన్ని జయించడానికి పొమ్మన్నప్పుడు ప్రజలు అతనిమీద తిరగబడి అతన్ని రాళ్ళతో కొట్టి చంపబోయారు. అందుచే ప్రభువు ఆ ప్రజలపై కోపించి వారిని నాశం చేయబోయాడు. అప్పుడు కూడ మోషే ఆ జనుల తరపున విజ్ఞాపనం జేసి వారిని దైవకోపాన్నుండి తప్పించాడు – సంఖ్యా 14, 10-20 ఇంకా, ఎదారి ప్రయాణంలో అలసిపోయి ప్రజలు

మోషే మీద తిరగబడ్డారు. దానికి శిక్షగా దేవుడు వారిని విషసర్ఫాలతో కరిపించాడు. అప్పుడు కూడ మోషే ఆ జనుల తరపున విజ్ఞాపనంచేసి వారిని అపాయంనుండి కాపాడాడు–సంఖ్యా 21, 6–9. కనుకనే కీర్తన 106,23 అతన్ని⁄గూర్చి యీలా చెప్తుంది:

"ప్రభువు ఆ ప్రజలను నాశంజేయ నెంచాడు కాని తా నెన్నుకొనిన సేవకుడైన మోషే అతని కడ్డపడి అతని కోపాన్ని చల్లార్చి వారిని కాపాదాడు."

డ్రజలు బంగారు దూడను కొల్చిన సందర్భంలో అతడు దేవునితో "నీవు ఈ డ్రజల పాపాలయినా మన్నించు, లేదా నా పేరైనా నీ గ్రంథంనుండి కొట్టివేయి" అని మనవి చేసాడు – నిర్గ 32, 32. డ్రజలపట్ల అతనికున్న (పేమ అంతగొప్పది. ఈ ప్రార్థన ద్వారా అతడు రాబోయే బాధామయ సేవకుణ్ణి సూచించాడు. ఆ సేవకుడు "పెక్కుమంది దోషాలను భరించి వారి పాపాల పరిహారం కొరకు విజ్ఞాపనం చేసాడు" – యెష 53, 12.

## 5. ప్రభువు తేజస్సు

మోషే పది ఆజ్ఞలు పొందదానికి కొండమీదికి వెళ్లినప్పుడు ప్రభువు సాన్నిధ్యంసోకి అతని ముఖం ప్రకాశించింది. ఆ ప్రకాశాన్ని చూచి ప్రజలు భయపద్దారు. కనుక అతడు ప్రజలతో మాట్లాడినంతసేపు ముఖం మీద ముసుగువేసికొనేవాడు. దేవుని సన్నిధిలోకి వెళ్ళినప్పుడు మాత్రం ఆ ముసుగును తొలగించేవాడు – నిర్గ 34, 29–35.

పౌలుభక్తుడు ఈ సంఘటనను గూర్చి చెప్తూ మోషే కండ్లను ముసుగు కప్పివేసినట్లుగా అజ్ఞానం యూదుల కండ్లను కప్పివేసిందన్నాడు. ఎందుకంటే మోషే (క్రీస్తుని సూచించేవాడు. అతని కథను చదివాక గూడ యూదులు (క్రీస్తుని అంగీకరింపని గ్రుడ్డివారుగానే వుండిపోయారు -2 కొ 3, 13-15. నిజానికి మోషేను నమ్మేవాళ్ళంతా (క్రీస్తుని గూడ నమ్మాలి. అతడు (క్రీస్తుని గూర్చి (బాసాడు. ఐనా యూదులు మోషేను అంగీకరించి (క్రీస్తుని నిరాకరించారు. అదే వారి గ్రుడ్డితనం - యోహా 5,46-47. ఐనా (ప్రభువు తేజస్సుసోకి మోషే ముఖం (ప్రకాశించినట్లుగానే పవి(తాత్మ తేజస్సుసోకి ఉత్యాన (క్రీస్తు ముఖం (ప్రకాశిస్తుంది. ఆ ఉత్యాన (క్రీస్తు తేజస్సుసోకి నేడు మనం కూడ (ప్రకాశిస్తాం -2 కొ 3,18.

స్పర్గంలోని భక్తులు మోషే ఆనాదు రెల్లుసముద్రాన్ని దాటుతూ పాడిన పాటనీ గొర్రెపిల్ల గీతాన్నీ ఆలాపిస్తారు – దర్శ 15,3. రెల్లుసముద్రాన్ని దాటిన మోషే క్రీస్తు పాస్క విజయాన్ని సూచిస్తాడు. ఈ పాస్క విజయగీతాన్నే మనం కూడ మోక్షంలో కలకాలం పాడతాం.

### ప్రార్థనా భావాలు

1. మోషే స్వార్థంలేని నాయకుడు. అతడు ప్రజలను కనాను దేశంమీదికి పొమ్మన్నప్పుడు వాళ్లు అతనిమీద తిరగబడ్దారు. అదిచూచి దేవుడు నేను ఈ జనాన్ని నాశం జేసి నీ నుండి క్రొత్తజాతిని పుట్టిస్తానన్నాడు. కాని మోషే దానికి

- అంగీకరించలేదు సంఖ్యా 14,12. మరోసారి, బంగారు దూడను ఆరాధించినందుకు దేవుడు యిస్రాయేలును నాశం చేయబోయాడు. అప్పుడు మోషే ప్రజల కొరకు మనవిచేసి దేవునితో, నీవు వీళ్ళను మన్నించనైనా మన్నించ లేదా నా పేరునైనా నీ గ్రంథంనుండి కొట్టివేయి అన్నాడు నిర్గ 32,31. ఈ యంశాలనుబట్టి అతడు ఎంత ఉత్తమ నాయకుడో తెలిసికోవచ్చు. మరి నేటి మన నాయకత్వం ఏలా వుంది?
- 2. ప్రభువు మోషేను ఫరో దగ్గరికి వెళ్ళమన్నాడు. తన ప్రజలను బానిసంనుండి విడిపించుకొని రమ్మన్నాడు. కాని మోషేకూడ బానిసే. అంతకు ముందే అతడు ఫరోకి భయపడి పారిపోయి వచ్చాడు. అలాంటివాడు ఫరో దగ్గరికి వెళ్ళి అతనితో మాట్లాడగలడా? కనుక జంకాడు. కాని ప్రభువు అతన్ని ప్రోత్సహించి నేను నీకు తోడై యుంటానని చెప్పాడు నిర్గ 3, 12. తాను చెప్పినట్లే మోషేకు అండగా నిల్చాడు. కనుకనే అతడు యిస్టాయేలీయులను నడిపించుకొని రాగల్గాడు. నేడు మన కార్యాల్లోగూడ ప్రభువు మనకు తోడుగా ఉంటాడు. అతని సహాయంతోనే మనం విజయాలు సాధించేది.
- 3. భూమిమీది నరులందరిలోను మోషే వినయవంతుడు అని చెప్తుంది బైబులు సంఖ్యా 12,3. యిస్రాయేలు ప్రజలు చాలాసార్లు అతనిమీద తిరగబడ్డారు. అతని అధికారాన్ని సవాలు చేసారు. అతని తోబుట్టువులైన మిర్యాము అహరోనులు కూడ అతనిపై తిరగబడ్డారు. నీ హెక్కడివే నాయకుడివా మేముమాత్రం కాదా అని దబాయించారు సంఖ్యా 12,2. ఐనా ఆ మహానుభావుడు చలించలేదు. వినయంతో తన పనులు తాను చేసికొంటూ పోయాడు. మనంకూడ అతనిలాగ వినయాత్ములమైన నాయకులం కావాలి.
- 4. మోషే చాల విధాలుగ (క్రీస్తుని సూచిస్తాడు. అతడు (పవక్త. తనలాంటి (పవక్త మరొకడు వస్తాడని తెలియజేసాడు. ఆ (పవక్తే (క్రీస్తు ద్వితీ 18,18. మోషే ద్వారా ధర్మశాస్థ్రం లభిస్తే (క్రీస్తుద్వారా కృపాసత్యాలు లభించాయి యోహా 1,17. మోషే యూదులను కనాను దేశానికి చేరిస్తే (క్రీస్తు మనలను మోక్షానికి చేరుస్తాడు హెబ్రే 3,6న మోషే (క్రీస్తుని సూచించేవాడు. కాని (క్రీస్తు అతనికంటె గొప్పవాడు. మోషే (పధానంగా పూర్వవేద నిబంధన కర్త. కాని (క్రీస్తు సీనాయి నిబంధనంకంటె గొప్ప నిబంధనను నెలకొల్పాడు హెబ్రే 8,6. నేడు మనం ఈ యిద్దరు నాయకులనూ భక్తితో స్మరించుకోవాలి.

#### 8. దావీదు

దావీదు తన వంశంలో పుట్టబోయే మెస్సీయాకు సూచనంగా వుంటాడు. దావీదు కాలంనుండి, ప్రభువు యిస్రాయేలీయులతో నిబంధనం చేసికోవడమంటే ఒక్క దావీదు రాజుతో నిబంధనం చేసికోవడమే ఐంది. కనుకనే పూర్వవేదం చివరి కాలంలో వచ్చిన సీరా ప్రభువు దావీదుతో రాజ్యసంబంధమైన నిబంధనం చేసికొని

అతని రాజ్యం నిత్యవైభవంగా కొనసాగేలా చేసాడు

అని వాకొన్నాడు – సీరా 47,11. యిస్రాయేలు సింహాసన మంటే దావీదు సింహాసనమే. దావీదు విజయాలు మెస్సీయా విజయాలకు సూచనలయ్యాయి. మెస్సీయా తన తరపున తాను ఉత్థానమై లేచి దేవుడు దావీదుకి చేసిన ప్రమాణాలన్నీ నెరవేర్చాడు – అ.చ. 13,34. ఇక, దావీదు ఇంత గొప్పవాడు ఏలాగయ్యాడో పరిశీలిద్దాం.

## 1. ప్రభువు ఎన్నుకొనిన రాజు

దేవుడు గొర్రెలను కాచుకొనే దావీదును పిలిపించి అతనికి అభిషేకం చేయించాడు -1సమూ 16,11-13. ఆ మీదట అతనికి తోడైయుండి అతని కార్యాలన్నిటినీ విజయవంతం చేసాడు. అతనికి గొల్యాతుమీద విజయం ప్రసాదించాడు -1 సమూ 17, 45-47. సౌలు కొలువులో వున్నపుడు అతడు చేసిన యుద్ధాల్లో గెల్పు దయచేసాడు - 18, 12-14. దావీదు పోరాడిన చోట్లన్నిటిలోను యావే అతనికి విజయాన్ని దయచేసాడు - 2 సమూ8,14.

మోషేలాగే దావీదుకూడ యిస్రాయేలీయులకు కాపరి, నాయకుడు. ఫూర్వం ప్రభువు పితరులకు చేసిన వాగ్దానం దావీదుకిగూడ చేసాడు. ఈ వాగ్దానం ప్రకారం అతడు కనాను దేశాన్ని స్వాధీనం చేసికొన్నాడు. అతడు పూర్వం సౌలు కొలువులో వున్నపుడే ఫిలిస్టీయులతో యుద్ధాలు మొదలుపెట్టాడు. తర్వాత తాను రాజయ్యాక వాటిని ఉధృతంజేసి ఫిలిస్టీయులనుగెల్చి కనానును వశంజేసికొన్నాడు. దావీదు యెరూషలేమును జయించడంతో ఈ కనాను గెల్పు పూర్తయింది -2 సమూ 5,6-10. ఈ పట్టణానికి అతడు దావీదు నగరమని పేరు పెట్టాడు. ఆ నగరాన్ని తన రాజ్యాని కంతటికీ రాజధానిని చేసాడు. ఆ నగరంలోనే అతడు దైవమందసానికి నివాసం కల్పించాడు. కనుక అన్ని తెగల యిస్తాయేలీయులూ అక్కణ్ణే దేవుణ్ణి కొల్వదానికి ప్రోగయ్యారు-2 సమూ 6,1-19. సౌలు కాలంలో ఐక్యంగాని 12 తెగలూ దావీదు కాలంలో ఐక్యమయ్యాయి. ఇది చాల గొప్ప విజయం.

## $oldsymbol{2}$ . యిస్రాయేలు వీరుడు

దావీదు ప్రభువు చెప్పినట్లుగా నడచుకొన్న భక్తుడు. దేవుని ఆజ్ఞమీరి అతడు ఏమీచేయలేదు. కనుకనే శ్రతువైన సౌలు ఓమారు కొండగుహలోను, మరోమారు రాత్రి శిబిరంలోను తనకు దొరికిపోయినా దావీదు అతన్ని చంపలేదు – 1 నమూ 24,26. ఎందుకంటే అది దైవచిత్తంకాదు. బాధల్లోగూడ అతడు "యావే నన్ను తన యిష్టం వచ్చినట్లు చేయునుగాక. నేను అతనిచేతిలోని వాడను" అనుకొన్నాడు – 2నమూ 15,26. యెరూషలేమునుండి పారిపోయేప్పుడు తన శుతువైన షిమీ తిట్టిన తిట్లును దేవుడు దీవెనలుగా మార్చుతాడనుకొన్నాడు – 16,12. ప్రభువుపట్ల అతనికున్న విశ్వాసం అంత గొప్పది. అతడు కృతజ్ఞతాభావంతో ప్రభువు తనకు దయచేసిన ఉపకారాలకు వందనాలు చెప్పుకొనేవాడు – 2సమూ 7, 18-29. పూర్పవేదంలో "దీనులు" అనే భక్తవర్గం వుండేది. వాళ్ళు ప్రభువుని నమ్మి అతనిమీదనే ఆధారపడిజీవిస్తూ నిరంతరం అతనికి వందనాలు అర్పించేవాళ్ళు. దావీదు ఈ భక్తులకు ప్రతినిధి. అతడు దైవపరికరాల సహాయంతో ముఖ్యమైన సంఘటనలన్నిటిలోను ప్రభువు చిత్తాన్ని తెలిసికొంటూంటేవాడు -1సమూ 23, 9.30, 7.

ఆ రాజు మహాభక్తుడు, దేవునిమీద చాల పాటలు ద్రాసాడు. స్వయంగా వాద్యం మీటుతూ పాటలు పాడేవాడు. దేవాలయం నమూనాను సిద్ధంచేసినవాడతడే. ప్రభువుని ఆరాధించే సంప్రదాయాన్ని నెలకొల్పినవా డతడే. దేవాలయంలో ప్రభుని స్తుతించి పాటలు పాడటానికి లేవీయులను నియమంచినవా డతడే.

దావీదులో లోపాలుకూడ వున్నాయి. అతడు జిత్తుల మారి -1నమూ 27,10-12. కొన్నాళ్ళు బందిపోటు దొంగలకు నాయకుడుగాగూడ వ్యవహరించాడు -27, 8-12. అతడు ఫిలిస్టీయులరాజు ఆకీషుతో ఓ సంవత్సరం గడిపినా ఆ రాజు తన మోసాలను గుర్తించకుండా వుండేలా నడచుకోగలిగాడు -29, 6-7. దావీదు తన శుతువులమీద పగతీర్చుకోనని మాటయిచ్చాడు. కాని చనిపోతూ శుతువులైన యోవాబు, షిమీ మొదలైన వారిపై పగతీర్చుకొమ్మని తన కుమారుడు సొలోమోనును ఆదేశించాడు -1 రాజు 2, 5-9. అతడు తన కుమారులను అదుపులో పెట్టుకోలేకపోయాడు. వాళ్ళు చాల దుండగాలు చేసారు. ఇక, బత్మెబా ఉదంతం అతనికి మాయనిమచ్చగా వుండిపోయింది -2 సమూ 11.

ఈలాంటి లోపాలున్నా దావీదు మహానుభావుడు కూడ. యోనాతానుపట్ల అతడు చూపిన స్నేహం బైబుల్లోనే ప్రసిద్ధమైంది. జీవితాంతం అతడు సౌలుకి నమ్మినబంటుగా వుండిపోయాడు. సౌలు అతనికి ద్రోహం తలపెట్టినా అతడు సౌలుకి ద్రోహం చేయలేదు. దైవమందసంపట్ల అతడు చూపిన భక్తి అపారమైనది. దావీదు గొప్ప యుద్ధవీరుడు, రాజకీయతంత్ర నిపుణుడు. ఆ రోజుల్లో యిస్రాయేలీయులకు కావలసిన నాయకుడు ప్రధానంగా అలాంటివాడే. సంగ్రహంగా చెప్పాలంటే అతడు ప్రభువు హృదయానికి నచ్చినవాడు – 1 సమూ 13,14.

## 3. మెస్సియా దావీదు కుమారుడు

దావీదు ప్రభువుకి దేవాలయం కట్టబోయాదు. కాని ప్రభువు అతన్ని వారించి "నీ కుమారుడు సొలోమోను నాకు దేవళం కడతాడు. నీవు కట్టనక్కరలేదు. కాని నీవు నాకు మందిరం కట్టాలని మంచికోరిక కోరుకొన్నావు. కనుక నేను నిన్ను బహూకరిస్తాను. నేను నీ కొక మందిరం కట్టిపెడతాను" అన్నాడు – 2 సమూ 7,11. ప్రభువు దావీదుకి కట్టి పెట్టే దేవాలయం అతని రాజవంశమే. దేవుడు దావీదు రాజవంశం అవిచ్ఛన్నంగా కొనసాగేలా చేస్తాడు. ఈ వంశంనుండే తర్వాత మెస్సీయా ఉద్భవిస్తాడు. ఇది చాల గొప్ప వాగ్దానం, గొప్ప నిబంధనం. ట్రభువు పూర్వం సీనాయి దగ్గర యిస్రాయేలీయులందరితోను చేసికొనిన నిబంధనం ఇప్పుడు ఈ దావీదు రాజుతో చేసికొనిన నిబంధనంలో కలిసిపోయింది. అనగా అతడు యూదులందరితోను చేసికొన్న నిబంధనం ఇప్పుడు దావీదు కుటుంబానికి పరిమితమైపోయింది. ఇకమీదట ట్రభువు దావీదు వంశజులైన రాజులద్వారాగాని యిస్రాయేలీయులను రక్షించడు. ఈ రక్షణం మెస్సీయా రాకడతో పరిపూర్ణమౌతుంది. ఈ వాగ్దానం ట్రకారం దావీదుకీ అతని వంశజులైన రాజులకీ ఎంతో విలువ వచ్చింది. వాళ్ళంతా రాబోయే మెస్సీయాను సూచించేవాళ్ళయ్యారు. ట్రభువు చాలసార్లు దావీదు వంశజుడైన రాజు ద్వారా నేను మిమ్ము రక్షిస్తానని యిస్రాయేలీయులకు మాటయిస్తూ వచ్చాడు – యెహె 35, 23–24.

క్రీస్తుపూర్వం 587లో దావీదు రాజవంశం అంతరించింది. బాబిలోనియారాజు నెబుకద్నెనరు యెరూషలేమును నాశంజేసి యూదులను బాబిలోనియాకు బందీలనుగా తీసికొనిపోయాడు. కాని దావీదు వంశపు రాజులు అంతరించినా అతని వంశం మాత్రం కొనసాగుతూనే వచ్చింది. ఆ వంశం నుండి పుట్టినవాడే యోసేపు. అతని పెంపుడు కొడుకే యేసు–మత్త 1, 16.20, కనుక యేసుకి "దావీదు కుమారుడు" అని పేరు వచ్చింది– మత్త 1,1.

ఈ యేసు పూర్వం ప్రభువు దావీదుకి చేసిన వాగ్దానాలను నెరవేర్చడానికి వచ్చాడు. కనుక అతడు దావీదుకంటె అధికుడు. దావీదుకి ప్రభువు – మత్త 22,44–45. అతడు దావీదులాగ ప్రజలకు కేవలం నాయకుడు మాత్రమే కాదు. వారికి దేవుడు కూడ. దావీదు వేరునుండి చిగురులాగ పుట్టుకవచ్చిన ఈ యేసు త్వరలో తిరిగి రావాలని అత్మా వధువైన తిరుసభ నిరంతరం ప్రార్థిస్తుంటారు – దర్శ 22, 16–17.

#### ప్రార్థనా భావాలు

- 1. దావీదు మహాభక్తుడు. మందసాన్ని యెరూషలేముకి తీసికొని వచ్చినపుడు అతడు యాజక వ్రస్తాలు ధరించి తన్మయత్వంతో దానిముందు నాట్యం చేసాడు. దానిముందు బలులర్ఫించాడు. ప్రజలకు ప్రసాదం పంచిపెట్టాడు. అతని భక్తి మనకుకూడ అలవడితే ఎంత బాగుంటుంది! - 2 సమూ 6, 13-19.
- 2. దావీదుకీ ఫిలిస్టీయులకీ యుద్ధం జరుగుతుంది. అతనికి బేత్లెహేము బావి నీళ్ళంటే యిష్టం. కాని ఫిలిస్టీయులు ఆ నగరాన్ని చుట్టుముట్టివున్నారు. ఐనా దావీదు వీరులు ముగ్గరు శడ్రువులకు భయపడకుండ అతిసాహసంతో ఆ బావికి వెళ్లి నీళ్లు తీసికొనివచ్చి దావీదుకిచ్చారు. కాని అతడు ఆ నీళ్లు ముట్టుకోలేదు. వాటిని ప్రభువుకే ధారపోసాడు. ఆ వీరులు తమ ప్రాణాలకు కూడ తెగించి బేత్లెహేము

వెళ్లారు కనుక వాళ్లు తెచ్చిన నీరు వారి నెత్తురుతో సమానమన్నాడు. ఆలాంటి నీటిని తాను ముట్టనన్నాడు. దావీదుకి తన అనుచరులపట్ల అంత ఆదరం, అంత గౌరవభావం. నేడు మనతో కలసి పనిచేసేవారిపట్ల మనకు ఎంత గౌరవముంటుంది? – 2 సమూ 23, 13–17.

- 3. దావీదు ఓసారి అమాలెకీయులతో యుద్ధం జేసాడు. అలసిపోయిన అతని సైనికులు కొందరు అ పోరాటంలో పాల్గొనలేకపోయారు. యుద్ధంలో దావీదు గెల్చి అమాలెకీయులను దోచుకొన్నాడు. కాని పోరాడిన సైనికులు పోరాడని సైనికులకు కొల్లగొట్టిన సొమ్మును పంచిపెట్టడానికి నిరాకరించారు. అప్పుడు దావీదు జోక్యంజేసికొని పోరాడని బంటులకు గూడ భాగం ఇప్పించాడు. అతడు అంత ఉదారబుద్ధి కలవాడు 1సమూ 30,21-25.
- 4. అబ్వాలోముకి భయపడి యెరూషలేము నుండి పారిపోయిన దావీదు, అతన్ని ఓడించి మళ్లా నగరానికి తిరిగివస్తూన్నాడు. దారిలో యోర్దాను నదివద్ద షిమీ అతన్ని కలసికొన్నాడు. ఇతడు దావీదుకి శక్రువు. ఆరాజు నగరాన్ని వీడిపోయేపుడు అతన్ని శపించి అతనిపై దుమ్మెత్తిపోసాడు. అలాంటివాడు ఇప్పుడు దావీదు కాళ్ళమీదపడి తన తప్పును మన్నించమని వేడుకొన్నాడు. దావీదు మనసు కరిగి నేను నిన్ను చంపను అని ప్రమాణం చేసాడు. అతని క్షమాగుణం అంత గొప్పది. మనం అపరాధులను మన్నిస్తూంటామా? 2సమూ 19, 16-24.

## 9. స్నాపక యోహాను

యోహాను మహాప్రవక్త. క్రీస్తుకి సాక్షి. అతనికి ముందుగావచ్చి మార్గాన్ని సిద్ధంచేసినవాడు. దైవరాజ్యబోధ అతనితో ప్రారంభమైంది. యోహాను కాలంవరకు మోషే ధర్మశాస్త్రం ప్రవక్తలబోధలు ఆచరణలోవున్నాయి. కాని అతని కాలం నుండి దైవరాజ్యబోధ ప్రారంభమైంది – లూకా 16,16.

## 1. ప్రభువు మార్గాన్ని సిద్ధం చేసినవాడు

యోహాను పుట్టక పూర్వమే దేవునికి సమర్పితుడై పవిత్రాత్మతో నిండివున్నాడు– లూకా 1.15. పూర్పం సంసోనులాగ అతడుకూడ ప్రభువుకి అంకితుడై ద్రాక్షాసవం మద్యం మొదలైనవాటిని ముట్టలేదు. న్యాయాది – 13,5–6. అతడు బాల్యంనుండి యెడారిలోనే జీవితం గడిపాడు – లూకా 1,80. పూర్పం యేలీయాలాగ భక్తా గ్రేసరుల దుస్తులు ధరించాడు – 2 రాజు 1,8. ఒంటె రోమాల కంబళి ధరించి నడుముకి తోలుపట్టీనికట్టి మిడతలను భుజించి పుట్టతేనెను త్రాగాడు – మత్త 3,4 ఆరోజుల్లో ఎస్సీనులనబడే యూదభక్తులు కుమ్రాను ఎడారిలో తపోజీవితం గడిపేవాళ్లు. యోహాను కూడ కొంతకాలం వాళ్లతో జీవించి వుండవచ్చు. మెస్సీయా కాలం సమీపించగానే అతడు దైవవాక్కు వలన ప్రబోధితుడై యెడారిని వదలి జనుల మధ్యకు వచ్చాడు – లూకా 3,2. శిష్యులను స్రోగుజేసుకొని వారికి ప్రార్థనం ఉపవాసం మొదలైన నియమాలు నేర్పించాడు – 5,33.

అతడు ప్రజలకు బోధించింది హృదయ పరివర్తనం. పరలోక రాజ్యం సమీపించింది, హృదయ పరివర్తనం చెందండి – ఇది యోహాను ముఖ్యబోధ – మత్త 3,2. తర్వాత క్రీస్తు కూడ ఈ వాక్యంతోనే తన బోధను ప్రారంభించాడు – 4,17 యోహాను ఈ హృదయ పరివర్తనానికి చిహ్నంగా యోర్ధానునదీ స్నానాన్ని ఎన్నుకొన్నాడు. నీళ్లు దేహమాలిన్యాన్ని కడిగివేసినట్లే పశ్చాత్తాపం ఆత్మమాలిన్యాన్ని కడిగివేస్తుందని అతని ఉద్దేశం కావచ్చు. కనుక ప్రజలు అతని యెదుట తమ పాపాలను ఒప్పుకొని యోర్ధాను నదిలో స్నానం చేసేవాళ్లు – మార్కు 1,5. కేవలం అబ్రాహాము సంతానంగా పుడితేనే చాలదనీ, పాప జీవితం వదులుకొని పవిత్రజీవితం గడపాలనీ అప్పుడే మెస్సీయా రాజ్యంలో చేరడానికి అర్హులమౌతామనీ యోహాను ప్రజలకు బోధించాడు – మత్త 3, 8–9.

కాని పరిసయులూ ధర్మశాస్త్రబోధకులూ యోహాను బోధను అంగీకరించలేదు. వాళ్లు అతనికి దయ్యం పట్టిందనుకొన్నారు – లూకా 7,33. కనుక అతడు వాళ్లను జూచి మండిపడ్డాడు. విషసర్ప సంతానమా! మీరు దైవకోపాన్ని తప్పించుకోలేరు. కనుక పృదయ పరివర్తనం చెందండి. దేవుడు మంచిపండ్లను ఈయని చెట్లను నరికి అగ్నిలో పడవేస్తాడుసుమా అని గర్జించాడు – మత్త 3, 7–10.

యోహాను మహాపవి(తుడు. పాపాన్ని సహింపనివాడు. అతడు ఆనాటి పాపపు (పజలందరినీ నిశితంగా ఖండించాడు – లూకా 3, 10-14. ఆలాగే హేరోదుని కూడ (వేలెత్తిచూపాడు. కనుక ఆరాజు అతన్ని చెరలో (తోయించాడు. కడన చంపించాడు – మత్త 14. 3-10. దేవునిపట్ల దైవరాజ్యంపట్ల ఉన్న ఆసక్తినిబట్టి (పజలు యోహానుని నూత్న యేలీయానుగా గణించారు. ఏలీయా తిరిగివచ్చి దేవుని మార్గాన్ని సిద్ధం జేస్తాడని పూర్వం (పవక్తలు చెప్పారు – మలా 4,5-6. (కీస్తుకూడ యోహానుని రానున్న యేలీయానుగానే పేర్కొన్నాడు – మత్త 11,4. కాని యూదులు చాలమంది అతన్ని పట్టించుకోలేదు. అతడు వచ్చి మెస్సీయాకు మార్గం తయారుచేసినా ఆ మెస్సీయాకు సిలువ మరణం తప్పలేదు. – మార్కు 9,11-13.

## 2. వెలుగుకి సాక్ష్యం పలికేవాడు

యోహాను క్రీస్తుకి సాక్ష్యం పలికాడు. ఆ సాక్ష్యంలోని ముఖ్యాంశం ఇది. అతదు మెస్సీయాకు ముందుగా వచ్చి అతనికి మార్గాన్ని సిద్ధం చేసేవాడు మాత్రమే. తానే మెస్సీయా కాదు. జనుల గుంపు యోహానే మెస్సీయా యేమోనని బ్రాంతి చెందింది. అతడు నేను మెస్సీయాను కాను. అతనికి ముందుగా వచ్చేవాణ్ణి. అతడు నాకంటె అధికుడు. నేను అతని పొదరక్షల వారును విప్పడానికి గూడ యోగ్యణ్ణి కాను అని చెప్పాడు – లూకా 3,15-16. చెప్పులు విప్పడం దాసులు చేసేపని. ఆ పనికికూడ నేను తగనని తన్నుతాను తగ్గించుకొన్నాడు.

క్రీస్తు రాగానే యోహాను అతన్ని తన శిష్యులకు చూపించాడు. అదిగో! లోకం పాపాలను పరిహరించే గొర్రెపిల్ల అని క్రీస్తుని శిష్యులకు పరిచయం చేసాడు – యోహా 1, 29. కాని క్రీస్తు లోకం పాపాలను ఏలా పరిహారిస్తాడో యోహానుకి స్పష్టంగా తెలియదు. అసలు క్రీస్తు తననుండి ఎందుకు జ్ఞానస్నానం పొందుతున్నాడోగూడ యోహానుకి సరిగా తెలియదు – మత్త 3, 13–15. (ప్రజల పాపాలను పరిహరించడానికి క్రీస్తు మొదట సిలువ జ్ఞానస్నానాన్ని పొందాలి. సిలువ మరణం ద్వారాగాని అతడు ప్రజల పాపాలను తొలగించలేడు– లూకా 12,50. ఆ సిలువ జ్ఞానస్నానానికి ఈ యోహాను జ్ఞానస్నానం నాంది. ఆ సిలువ జ్ఞానస్నానం ద్వారానే అతడు తండ్రి సంకల్పాన్ని నెరవేర్చేది – మత్త 3, 15. అతని యోర్దాను జ్ఞానస్నానం సిలువ జ్ఞానస్నానం గూడ తండ్రి ముందుగా నిర్ణయించినవే. అవి అతని రక్షణ ప్రణాళికలో వివిధ ఘట్టాలు. ఈ ఘట్టాల ద్వారానే క్రీస్తు ప్రజల పాపాలకు మన్నింపు సంపాదించి పెడతాడు.

యోహాను చెరలో వుండగా అతనికి (క్రీస్తునిగూర్చి అనుమానం కలిగింది. ఆనాటి యూదులు మెస్సీయా రాజుగా వస్తాడనుకొన్నారు. రోమను (ప్రభుత్వాన్ని కూల్కరోసి యూదయాకు రాజకీయ స్వాతండ్ర్యం తెచ్చిపెడతాడనుకొన్నారు. కాని (క్రీస్తు ఈ పనేమి చేయడంలేదు. అతడు నిరాడంబరంగా, వినయంగా, ఈలోక సంబంధమైన బలం ఏ మాడ్రం లేనివాడుగా కన్పించాడు. కనుక ఇతడు మెస్సీయా యేనా అని చాలమందితోపాటు యోహానుకూడ శంకించాడు. అతని వద్దకు ఇద్దరు శిష్యులను పంపి రాబోయేవాడివి నీవా లేక మేము మరొకరి కొరకు ఎదురుచూడాలా అని అడిగించాడు. (క్రీస్తు తాను చేసే అద్భుతాలను ఆ శిష్యులకు వివరించి చెప్పాడు. తన్ను గూర్చి శంకించవద్దని వారిని హెచ్చరించాడు. మెస్సియా కాలంలో ఈలాంటి అద్భుతాలు జరుగుతాయని పూర్వం (ప్రవక్తలు చెప్పారు. కన్ను మూయవచ్చు. (క్రీస్తు మెస్సీయా కాకపోతే యోహాను మార్గం సిద్ధం జేయడానికి పడిన శ్రమంతా నిడ్భుయోజన మౌతుంది. కారాగార శిక్ష వ్యర్ధమౌతుంది. ఇప్పుడు (క్రీస్తే మెస్సీయా అని నమ్మి అతడు ప్రశాంతంగా కన్ను మూయవచ్చు – మత్త 11,2–6.

### 3. పెంద్లికుమారునికి మిత్రుడు

యోహాను శిష్యుల్లో కొందరు క్రీస్తుని అనుసరించారు. కొందరు అనుసరించలేదు. వీళ్ళకీ క్రీస్తుశిష్యులకీ తర్వాత ఘర్షణలు జరిగాయి. యోహాను శిష్యుల్లాగ క్రీస్తు శిష్యులు ఉపవాసం చేయరేం అనే ప్రశ్న వచ్చింది –మార్కు 2,18. దీన్ని బట్టి ఈలాంటి ఘర్షణలు ఉన్నాయనుకోవాలి. యోహాను గొప్పా క్రీస్తు గొప్పా అనే ప్రశ్న యొదురైనప్పుడల్లా ఆదిమ క్రెస్తవ సమాజం యోహాను వాక్యాలనే ఉదాహరించేది. "నా తర్వాత వచ్చే వ్యక్తి నాకంటె

[శేష్ఠడు. ఆయన నేను జన్మింపక పూర్వంనుండే వున్నాడు" అనే యోహాను వాక్యాలనే యొత్తి చూపి అతని శిష్యులు నోరుమూయించేది – యోహో 1,15. యోహాను పెండ్లి కుమారుడైన (కీస్తుకి నిజమైన మిత్రుడు. అతడు (కీస్తునిగాంచి సంతోషించినవాడు. అలాంటివాడు (కీస్తుతో పోటీకిరాడు. పైగా అతడు వినయవంతుడు. కనుకనే (కీస్తు హెచ్చాలి, నేను తగ్గాలి అన్నాడు – 3,27–30. అతడు (కీస్తుని చూచి అసూయ పడలేదు కదా, తన శిష్యులను గూడ (కీస్తు పరంజేసాడు – 1,35–37.

క్రీస్తు తన తరపున తాను యోహానుని స్తుతించాడు. అతడు దేదీప్యమానంగా వెలిగే దీపమన్నాడు – 5,35. నరుల్లో అతనికంటె అధికుడు లేడన్నాడు – మత్త 11,11. ఇవి గొప్ప ప్రశంసా వాక్యాలు. కాని క్రీస్తు ఈ సందర్భంలోనే పరలోక రాజ్యంలో మిక్కిలి తక్కువవాడు కూడ యోహాను కంటె గొప్పవాడౌతాడన్నాడు – 11,11. ఈ వాక్యం యోహానుని తక్కువ చేయదు. నూత్నవేద వరప్రసాదం పూర్వవేద వరప్రసాదం కంటె గొప్పదని మాత్రమే క్రీస్తు ఉద్దేశం. వినయవంతుడూ పెండ్లి కుమారునికి మిత్రుడూ ఐన యోహానుని గూర్చి నాల్గవ సువిశేషం ఈలా చెప్తుంది. "అతడు వెలుగు కాదు. వెలుగుకి సాక్ష్యమీయడానికి వచ్చినవాడు. తన ద్వారా అందరూ క్రీస్తుని విశ్వసించడానికి అతడు వెలుగుకి సాక్ష్యమీయడానికి వచ్చాడు" – 1,7–8. కనుక యోహాను సాక్ష్యాన్ని జూచి మనం క్రీస్తుని ఇంకా అధికంగా విశ్వసించాలి.

యోహాను పూర్వ నూత్న వేదాల సంధికాలంలో వున్నవాడు. అతని రాకడతో పూర్వ నూత్న వేదాలు ఒకదానితో ఒకటి కలసిపోయాయి. అతనితో మెస్సీయా ఆగమనం ప్రారంభమైంది. ఆ మెస్సీయా ద్వారానే పూర్వనూత్నవేద గ్రంథాలు అర్థవంతమౌతాయి.

## ప్రార్థనా భావాలు

- 1. యోహానులో కన్పీంచే ఓ ముఖ్యగుణం అతని వినయం. (క్రీస్తు బహిరంగ జీవితం ప్రారంభిచకముందు యోహానుకి గొప్పప్రసిద్ధి ఉండేది. అలాంటివాడు (క్రీస్తుకంటపడగానే అతడు హెచ్చాలి, నేనుతగ్గాలి అన్నాడు యోహ 3,30. తాను వచ్చింది మెస్సీయాకు మార్గం సిద్ధంజేయడానికి. తానే ముఖ్యంకాదు. మెస్సీయా ముఖ్యం. కనుక యోహాను తన పుద్యమాన్ని తన ప్రాముఖ్యాన్ని వదులుకొని (క్రీస్తుని నాయకుణ్ణిగా అంగీకరించాడు.
- 2. అతని నిర్బీకతగూడ మెచ్చుకోదగిన గుణం. అతడు నరుల అంతస్తుకీ అధికారానికీ భయపడలేదు. హేరోదు అంతటివాణ్ణి నిలదీసి నీవు నీ తమ్ముని భార్యని ఉంచుకోవడం ధర్మం కాదని గర్జించాడు – మత్త 14,4. దీనికి ప్రాణాలు సమర్పింపవలసివచ్చినా అతడు వెనుదీయలేదు.
- మోహాను ఎడారిలో దైవ్రప్రబోధంపొంది కరోర జీవితవిధానాన్ని అవలంబించాడు
   మార్కు 1,6. (కీస్తుకి సాక్ష్యం పలకడం అనే తన ధ్యేయాన్ని భక్తి (శద్ధలతో నెరవేర్చాడు. మహానుభావుల నిష్ఠ ఈలా వుంటుంది.

# 12. ಔಬುಲು ಧ್ಯಾನಾಲು

బైఖులు భాష్యం - 96-97

#### **ವಿಭಯ**ಭಾವಿಕ

| 1.        | దైవ[పేమ     |                                  | <b>235</b> |
|-----------|-------------|----------------------------------|------------|
|           | 1.          | షెకెము నిబంధనం                   | 235        |
|           | 2.          | సొలోమోను దేవాలయ ప్రార్థన         | 236        |
|           | 3.          | ఆపదలో జిక్కిన విశ్వాసుల ప్రార్థన | 237        |
|           | 4.          | అన్యజాతులకు బోధ                  | 237        |
|           | <b>5.</b>   | ఎఫెసు పెద్దలు                    | 238        |
|           | 6.          | యాకోబు – ఏసావు                   | 239        |
|           |             | మోషే మనవి                        | <b>240</b> |
|           | 8.          | అన్నా వేడికోలు                   | <b>241</b> |
|           | 9.          | దావీదు కృతజ్ఞత                   | 242        |
|           | 10.         | దావీదు పశ్చాత్తాపం               | 243        |
|           | 11.         | దావీదు దైవచిత్తానికి లొంగదం      | 244        |
|           |             | షిమీ దావీదుని శపించడం            | <b>245</b> |
|           | 13.         | సన్హెరీబు జాబు                   | 246        |
|           | 14.         | హిజ్కియా వ్యాధి                  | <b>246</b> |
|           | <b>15</b> . | (కీస్తు అపోస్తలులను ఎన్నుకోవడం   | <b>247</b> |
|           | 16.         | గెత్సెమని ప్రార్థనం              | <b>248</b> |
| 2.        | సోద         | 249                              |            |
|           | <b>17.</b>  | యావేమందిరంలో అతిథి               | 249        |
|           | 18.         | ప్రభువు కోరేదేమిటి?              | <b>250</b> |
|           | <b>19.</b>  | నా పొరుగువాడు ఎవడు?              | <b>251</b> |
| 3.        | విజ్ఞాపనం   |                                  |            |
|           | _           | అబ్రాహాము విజ్ఞాపనం              | <b>252</b> |
|           | 21.         | మోషే విజ్ఞాపనం                   | <b>254</b> |
|           | <b>22</b> . | యిర్మీయా విజ్ఞాపనం               | <b>255</b> |
|           |             | ఓనియాసు విజ్ఞాపనం                | <b>256</b> |
|           | <b>24.</b>  | యెహెజ్మేలు విజ్ఞాపనం             | <b>257</b> |
| <b>4.</b> | దేవు        | నిపట్ల నిజాయితీ                  | 258        |
|           | <b>25.</b>  | వట్టిపోయిన నది                   | <b>258</b> |

| 26.         | నీవు నన్ను చెరిచావు | 259 |
|-------------|---------------------|-----|
| <b>27</b> . | హృదయంలోని అగ్ని     | 261 |
| 28.         | సమరయ స్ట్రీ         | 262 |
| <b>29</b> . | రెండు మార్గాలు      | 267 |

## ධූර ල්‍රාන්

#### 1. షెకెము నిబంధనం - యెహోషువ 24, 14-28.

- 1. యిస్రాయేలీయులు ఎదారిలో చాల యేంద్లు గడిపి వాగ్దత్త భూమిని చేరుకొన్నారు. అక్కడ యెహోషువ 11 తెగలవాళ్ళకు నేలను పంచియిచ్చాడు. కనుక పూర్వం దేవుడు ప్రమాణం చేసిన వాగ్దాత్తభూమి వారికి సంక్రమించి. వారి చిరకాల వాంఛ తీరింది. కాని నాయకుడైన యెహోషువ త్వరలో కన్నుమూయనున్నాడు. కాని అతడు తాను చనిపోకముందు యిస్రాయేలీయులచే మేము యావేను మాత్రమే కొలుస్తామని ప్రమాణం చేయించాలనుకొన్నాడు. ప్రభువుపట్ల అతనికి గాఢమైన భక్తీ (పేమా వున్నాయి. తన అనుయాయులైన యిస్రాయేలీయులు మరో దేవుడ్డి కొలవడం అతడు సహించలేడు. కనుక వాళ్ళచే ఈ ప్రమాణం చేయించాడు.
- 2. యెహోషువ ప్రజలందరిని షెకెము పుణ్యక్షేతంలోని దేవళంలో ప్రోగుజేసాడు. తాను మధ్యవర్తిగా నిల్చి ప్రజలకూ దేవునికీ మధ్య నిబంధనం చేయించాడు – 24, 25–27.

పితరులైన అబ్రాహాము, యాకోబు, ఈసాకుల కాలం నుండి యిస్రాయేలీయులను నడిపించుకొని వచ్చింది యావే. వారి శ్యతువులందరినీ ఓడించి, కష్టాలనుండి వారిని గట్టెక్కించి కట్టకడన వాగ్దత్త భూమిలో చేర్చింది యావే. అలాంటి ప్రభువుని యిస్రాయేలీయులు తప్పక పూజించాలి. ఒకవేళ ప్రజలు ఆ ప్రభువుని విడనాడినా తనూ తన కుటుంబం మాత్రం యావేను కొలుస్తామని శపథం చేసాడు – యెహోషువా – 24,15. అతని భక్తి అంత గొప్పది.

ప్రజలు, మేము నిస్సందేహంగా ప్రభువుని పూజిస్తాం. మరో దేవుణ్ణి కొలవం. మా మాటలకు మేమే సాక్షులం అని ప్రమాణం చేసారు. ఆ కాలంలో యెహోషువాకులాగే వాళ్ళకు కూడ ప్రభువుమీద చెదరని భక్తి వుంది.

ఆ సందర్భంలో యెహోషువా షెకెము దేవళంలో దేవునికీ ప్రభువుకీ మధ్య నిబంధనం చేసాడు. ప్రజలు అన్యదైవాలను కొలవగూడదనీ, యావేను మాత్రమే పూజించాలని శాసనం చేసాడు. ఈ వొప్పందానికి సాక్ష్యంగా అక్కడ ఒక పెద్ద రాతిని గూడ పాతించాడు.

3. ఈ ఘట్టంలో ప్రధానంగా కన్పించేది దైవభక్తి. తమ జీవితంలో ఎన్నో పుపకారాలు చేసిన దేవుణ్ణి మర్చిపోమని ప్రజలు బాసచేసారు. అతన్ని దప్ప అన్యదైవాలను సేవించమని వాగ్దానం చేసారు. ఈ ప్రజల ప్రవర్తనం నేడు మనకుకూడ (పేరణం పుట్టించాలి. మన జీవితమంతా దేవునితో ముడివడి వుంటుంది. అతని కరుణవల్ల మనం ఎన్నో కష్టాలు తప్పించుకొన్నాం. ఎన్నో మేళ్లు పొందాం. కనుక మన బ్రతుకు నంతటినీ అతనికి అంకితం చేసికోవాలి. మన జీవితంలోని మంచిచెడ్డల్లోను అతని సాన్నిధ్యాన్ని గుర్తించాలి. జీవితాంతం అతన్ని పూజించి సేవించి (పేమిస్తామని మాట యీయాలి. ఔను, మనలను కలిగించిన ప్రభువుని గాకపోతే మరెవరిని కొలుస్తాం?

## 2. సొలోమోను దేవాలయ ప్రార్థన – 1 రాజు 8, 22-53

- 1. సొలోమోను రాజు ఎన్మిదేంద్లు దేవాలయాన్ని కట్టి ముగించాడు. దేవాలయాన్ని ట్రతిష్ఠించేపుడు సుదీర్ఘమైన ప్రార్థన చేసాడు. ఈ ప్రార్థన చాల భక్తిమంతమైంది. యిస్రాయేలీయులు దేవునికి ప్రార్థన చేయవలసిన అంశాలన్నీ ఈ జపంలో సూచింపబడ్డాయి. ఈ జపం నేడు మనకు గూడ (పేరణం పుట్టిస్తుంది.
- 2. దేవుడు సొలోమోను దేవళం నిర్మిస్తాడని పూర్వమే దావీదుకు వాగ్దానం చేసాడు. ఆ వాగ్దానం ఈ దేవాలయ నిర్మాణంలో నెరవేరింది -8, 23-24. దావీదు సంతానం అవిచ్ఛిన్నంగా రాజ్యాన్ని పాలిస్తుందని గూడ ప్రభువు దావీదుకి బాస చేసాడు. ఆ బాస నిలబెట్టుకొమ్మని సొలోమోను ఇక్కడ దేవుణ్ణి వేడుకొన్నాడు 8, 25-26.

తర్వాత సొలోమోను ఒక్కొక్క మనవి దేవుని ముందుంచి వాటిని ఆలించమని అర్థించాడు. ఆ మనవులు వరుసగా ఇవి :

- 1. దేవుడు ప్రజల పాపాలను మన్నించాలి 27-30.
- 2. జనం ఒకరితో ఒకరు పోట్లాదుకొని తీర్పుకొరకు దేవళానికి వస్తే ప్రభువు వారికి తీర్పు చెప్పాలి 31-32.
- 3. ప్రభువు యుద్ధంలో ఓడిపోయినవారి మనవి వినాలి 33-34.
- 4. అనావృష్టిలో ప్రజల వేదికోలు వినాలి 35–36.
- 5. కరువు, తెగుళ్లు, అంటురోగాలు వచ్చినపుడు ప్రజల మనవి వినాలి 37–40.
- 6. అన్యజాతి ప్రజలు ప్రార్థన చేసినపుడు వినాలి 41–43.
- 7. ಯುದ್ಧಾನಿಕಿ పోಯೆವಾಳ್ಳ ಮುರ ಅಶಿಂವಿ ವಾರಿಕಿ ವಿಜಯಾನ್ನಿ ದಯವೆಯಾಲಿ 44-45.
- 8. బాబిలోనియా ప్రవాసంలో చిక్కుకొన్నవారి మొరవినాలి 46-51.
- క్రబ్లా ప్రభువు రాజు మొర ఆరించాలి 52-53.

ఇన్ని అక్కరల కొరకు చేసిన ప్రార్థన బైబుల్లో మరొకటి కన్పించదేమో! ఈ జపం మన అవసరాల్లో మనం దేవునికి ఏలా విన్నపాలు చేయాలో నేర్పుతుంది.

3. ఆ యిస్రాయేలీయుల్లాగే మనంకూడ పాపులం. పాపకార్యాలుచేసి కష్టాలు తెచ్చుకొంటాం. కాని ఆ కష్టాల్లో నైనా తెలివి తెచ్చికొని దేవుని సన్నిధిలోకి వెళ్లాలి. అతని సహాయాన్ని అర్థించాలి. లేకపోతే నాశమైపోతాం. మన యిక్కట్టుల్లో దేవుని సన్నిధిలోకి వెళ్ళి వినయంతో ప్రార్థిస్తే ఆ ప్రభువు మన ఆపదలు తీరుస్తాడు. మనం బ్రతికిపోతాం. పాపులైనాసరే మంచిబుద్ధితో దేవుని దగ్గరికి వెళ్తే చాలు, దేవుడు వారి మనవి వింటాడు. సౌలోమోను ప్రార్థన మనకు నేర్పే సత్యం ఇదే.

## 3. ఆపదలో జిక్కిన విశ్వాసుల ప్రార్థన - అ.చ 4,23-31.

- 1. పేత్రు యేసు పేరుమీదిగా ఓ కుంటివానికి నడిచే శక్తినిచ్చాడు. ఈ యద్భుతాన్ని చూచి యెరూషలేము పౌరులు ఆశ్చర్యపడ్డారు. పేత్రు యోహాను దేవళంలో బోధచేసి ప్రజలకు (క్రీస్తుమీద విశ్వాసం పుట్టించారు. ఇదంతా చూచి యూదుల పెద్దలు (కొత్త మతం వ్యాప్తిలోకి వస్తుందని భయపడ్డారు. అపోస్తలులను చెరలో వేయించారు, బెదరించారు. కడన యేసు పేరుమీదిగా బోధించవద్దని హెచ్చరించి వారిని విడుదల చేసారు. అదొక చిన్న వేదహింస. కాని ఆత్మ దిగివచ్చాక అపోస్తలులు (క్రీస్తుని గూర్చి బోధించకుండా వుండలేరు. కనుక పేత్రు యోహాను యెరూషలేములోని (కైస్తవ సంఘాన్ని కలిసికొని జరిగిన సంగతులన్నీ వారికి వివరించారు. ఆ సందర్భంలో కైస్తవ భక్తులందరూ యూదుల వేదహింసనుండి తమ్ము కాపాడమనీ, తమకు (క్రీస్తుని బోధించే ధైర్యాన్ని (ప్రసాదించమనీ తండ్రిని ప్రార్థించారు. యేసు పేరిట అద్భుతాలు చేస్తే శక్తిని దయచేయమని వేడుకొన్నారు.
- 2. దేవుడు వారి మొర ఆలించాడు. దానికి గుర్తుగా వారున్న తావు కంపించింది. పవిత్రాత్మ వారిమీదికి దిగి వచ్చింది. ఈ సంఘటనకు "రెండవ పెంతెకోస్తు" అనిపేరు. ఇది ఆత్మ రెండవసారి శిష్యులమీదికి దిగిరావడం కదా!

యూదులు వేదహింస ద్వారా శిష్యుల వుద్యమాన్ని అణచివేయబోయారు. కాని శిష్యులు భక్తితో ప్రార్థనచేసి ఆ వేదహింస ద్వారానే తమ వుద్యమాన్ని బలపరచుకొన్నారు. దేవుణ్ణి (పేమించేవాళ్ళకు అన్నీ అనుకూలంగానే జరిగిపోతాయి కదా! – రోమా 8,28. ఆ గడియనుండి శిష్యులు ధైర్యంతో యెరూషలేములో దైవసందేశం విన్పింపసాగారు -4,31.

3. ఈ సంఘటనం నుండి మనం నేర్చుకోవలసిందేమిటి? ఆపదల్లో దడవకూడదు. వినయంతో దేవునికి ప్రార్థన చేయాలి. ఆ ప్రార్థన ద్వారా దేవుడు మనకు ధైర్యాన్నీ, ఇక్కట్టులనుండి బయటపడే శక్తినీ గూడ ప్రసాదిస్తాడు. ఎప్పుడుగూడ కష్టాలు మన విశ్వాసాన్ని పెంచుతాయి. అసలు దేవుడు మనకు కష్టాలను పంపేది మనలను తన దగ్గరికి రాబట్టుకోడానికే.

## 4. అన్యజాతులకు వేదబోధ - అ.చ. 13,1-4.

- 1. అపోస్తలుల చర్యలు అనే పుస్తకం శిష్యులు ఆత్మశక్తితో వేదబోధ చేయదాన్ని వర్ణిస్తుంది. ఈ బోధ మూడంచెలుగా జరుగుతుంది. మొదట యెరూషలేములోను అటుపిమ్మట యూదియా సమరయ సీమల్లోను బోధ జరుగుతుంది. కట్టకడన అన్యజాతులకు వేదబోధ చేస్తారు. తొలి రెండు ఘట్టాల్లో పేత్రు యోహాను మొదలైనవాళ్ళు ముఖ్యలు. మూడవ ఘట్టంలో ప్రధానపాత్ర పౌలు. కనుక ప్రస్తుత వేదభాగం పౌలు (పేషితోద్యమం ఏలా ప్రారంభమైందో చెప్తుంది.
- 2. ఆ రోజుల్లో రెండు (కైస్తవ కేంద్రాలుండేవి. పేత్రు మొదలైనవాళ్లు యెరూషలేములో పెద్దలు. పౌలు అతని మిత్రుడు బర్నబా అంటియోకయలో పెద్దలు. ఈ యంటియోకయలో భక్తులు (ప్రార్థనలూ ఉపవాసాలూ చేస్తుండగా పవిత్రాత్మ ఆ

బృందంలో ఓ అతన్ని (పేరేపించింది. తన పనికై పౌలునీ బర్నబానీ పంపాలనీ అతనితో చెప్పించింది.

భక్తులు ఆత్మ పిలుపుని అర్ధం చేసికొని అన్యజాతులకు వేదబోధ చేయడానికి పౌలునీ బర్నబానీ పంపారు. అలా పంపేప్పుడు గూడ మళ్లా ఉపవాసముండి ప్రార్థనలు చేసారు. ఈ ప్రార్థనా వాతావరణంలో పౌలు (పేషితోద్యమం ప్రారంభమైంది. అది ప్రధానంగా ఆత్మ తలపెట్టిన పని.

పేత్రు మొదలైనవాళ్లు మొదటినుండి యూదులకు క్రీస్తునిగూర్చి బోధిస్తూనే పున్నారు. యూదులు క్రైస్తవ సమాజంలో చేరారుగూడ. కాని అన్యజాతివాళ్లయిన గ్రీకురోమను ప్రజలకు క్రీస్తునిగూర్చి చెప్పడమేలాగన్నది ఆ రోజుల్లో పెద్ద సమస్య. అన్యజాతుల నుండి అంతకు ముందే ఇతియోపీయుడు, కౌర్నేలి మొదలైనవాళ్లు క్రెస్తవులయ్యారు. కాని వీళ్లు కేవలం ఇద్దరు ముగ్గురు వ్యక్తులు మాత్రమే. ఈలా కొందరు వ్యక్తులు క్రెస్తవమతంలో చేరితే చాలదు. అన్యజాతి జనులను బృందాలుగా తిరుసభలోనికి తీసికొనిరావాలి. ఈ కార్యాలు ప్రారంభించినవాడు పౌలు. అతనితో అన్యజాతులకు వేదబోధ చేయడమనేది పెద్ద వుద్యమంగా తయారైంది. ఈ చరిత్ర అపోస్తలుల చర్యలు 13వ అధ్యాయం నుండి ప్రారంభమౌతుంది. ఇక్కడ పేర్కొన్న సంఘటనంతో ప్రారంభించి పౌలు చాల గ్రీకు పట్టణాల్లో క్రెస్తవ సమాజాలు స్థాపించాడు. యూదులుకాని అన్యజాతి ప్రజలను ఎందరినో క్రెస్తవ మతంలోకి తీసికొనివచ్చాడు.

3. మనం ఏ వుద్యమాన్ని ప్రారంభించినా ప్రార్థనతో, పవిత్ర భావాలతో ప్రారంభించాలి. ఆత్మనుండి (పేరణం పొంది మరీ ప్రారంభించాలి. ఈలా ప్రారంభించిన కార్యక్రమాలు పై పౌలు వేదబోధలాగే సత్ఫలితాన్నిస్తాయి. ఈలా కాకుండ కేవలం మానవ ప్రయత్నంతో, స్వార్థ్యప్రయోజనాల కొరకు ప్రారంభించిన వుద్యమాలు మంచి ఫలితాలు ఈయవు. అసలు అవి నిలవ్వు.

#### **5. ఎఫెసు పెద్దలు** అ.చ. - 20, 36-38.

1. ఫూర్వాంశంలో పౌలు అన్యజాతులకు వేదబోధను ఏలా ప్రారంభించాడో చూచాం. స్రస్తుతాంశంలో ఆ వేదబోధ ఏలా ముగిసిందో చూస్తాం. పౌలు గ్రీకు రోమను స్రజలకు మూడేంద్లపాటు వేదబోద చేస్తూ మూడు (పేషిత స్రయాణాలుచేసాడు. అయా పట్టణాల్లో క్రైస్తవసమాజాలను నెలకొల్పాడు. అవే తొలినాటి తిరుసభలు. మూడవదీ చివరిదీ ఐన స్రయాణంలో అతడు మిలేతు నగరానికి వచ్చాడు. ఎఫెసు సంఘ పెద్దలను అచటికి పిలిపించాడు. వారికి తన చివరి సందేశాన్ని విన్పించాడు. పౌలు మిలేతునుండి యెరూషలేముకి వెళ్తాడు. అక్కడ యూదులు అతన్ని బందీనిచేసి రోముకి పంపుతారు. పౌలు రోములో చెరలో కన్ను మూస్తాడు. కనుక అతడు ఇక వేదబోధ చేసేదీలేదు, క్రైస్తవ సమాజాలను నెలకొల్పేదీలేదు. కనుక పౌలు ఎఫెసు పెద్దలను మళ్లా కంటితో చూడడు.

2. 20, 18-38 వచనాలు పౌలు ఎఫెసు పెద్దలకు చేసిన వీడ్కోలు ఉపన్యాసం. కాని అది అతడు స్థాపించిన తిరుసభలన్నిటికీ చెప్పిన తుది సందేశం అనుకోవాళి. అన్యజాతి కైస్తవులకు అతడు (వాసియిచ్చిన వీలునామా అనుకోవాళి. ఈ వేదభాగంలోని ముఖ్యభావాలు ఇవి. పౌలు మూడేండ్లు కష్టపడి ఎఫెసు పౌరులకు వేదబోధ చేసాడు. పౌలు తర్వాత వాళ్ళు అతని బోధను కల్తీ చేయకూడదు. అతని సండ్రదాయాన్ని ఉన్నదాన్ని ఉన్నట్లుగా ఖండితంగా పాటించాలి. ఎఫెసు పెద్దలు అతన్ని మాళ్లా కంటితో జూడరు అతడు ఎవరి సొమ్ముమీదా ఆధారపడి జీవించలేదు. తన చేతులతో పని జేసికొని పొట్టబోసికొన్నాడు.

పూర్పాంశంలో పౌలు ప్రార్థనా వాతావరణంలో తన (పేషితోద్యమాన్ని ప్రారంభించాడని చెప్పాం. ప్రస్తుతాంశంలో అతడు మళ్లా ప్రార్థనా వాతావరణంలోనే ఆ పుద్యమాన్ని ముగించడాన్ని చూస్తాం. అక్కడ అంటియోకయ ప్రార్థనాబృందం అతన్ని పనిమీద పంపింది. ఇక్కడ ఎఫెసునుండి వచ్చిన ప్రార్థనా బృందం పనిని విరమిస్తున్న పౌలుకి వీడ్కోలు చెప్పింది. ఆ పెద్దలందరితోపాటు పౌలుకూడ అక్కడే మోకరిల్లి ప్రార్థించాడు-20,36.

3. మనం దేవుని పేరుమీదిగా ఓ పని ప్రారంభించేపుడూ ప్రార్థన చేయాలి. ఈ ప్రార్థన దైవసహాయాన్ని అడుగుకోవడానికి. అటుపిమ్మట దేవుని పేరుమీదిగా ఆ పనిని ముగించేపుడూ ప్రార్థన చేయాలి. ఈ ప్రార్థన ప్రభువుకి వందనాలు చెప్పడానికి. మనం ముగించిన పని ఈ నేలమీద పదికాలాలపాటు నిల్చేలా చేయమని దేవుడ్డి అర్థించడానికి. మన పనులూ వుద్యమాలూ నిల్చేదీ, కొనసాగేది దైవబలంవల్లనే కదా!

ఇంకా, పౌలు ఎక్కడికి వెళ్లినా ఒక వ్యక్తిగా పనిచేయలేదు. ఒక బృందంగా పనిచేసాడు. అతనివెంట ఎప్పుడూ శిష్యబృంద ముండేది. భక్తబృందం గూడ వుండేది. ఇక్కట ఎఫెసు భక్తులను చూచాం గదా! వ్యక్తిగతంగా (పేషితసేవ చేయడం మంచిదే. కాని ఓ బృందాన్ని కూర్చుకొని ఆ సేవచేయడం ఇంకా మంచిది. పదిమంది వున్న కాడ దేవుడుంటాడు.

## **6. యాకోబు – ఏసావు –** ఆది 32, 2-12.

1. యాకోబు మోసగాడు. వంచనతో అన్నకు రావలసిన జ్యేష్ఠభాగం కొట్టేసాడు – 25,29–34. అన్నకు దక్కవలసిన దీవెనను కాజేసాడు – 27, 27–30. అందుకు ఏసావు యాకోబు తిత్తి తీయాలనుకొన్నాడు. కాని తల్లి రిబ్కా అతని కోపు తీసికొంది. ఏసావుకి తెలియకుండా అతన్ని పద్దనారాములోవున్న తన మేనమామ లాబాను వద్దకు పంపింది. యాకోబు అక్కడ మేనమామనుగూడ బోల్తా కొట్టించాడు. అతని యిద్దరు కూతుళ్ళయిన లెయా రాహేళ్ళను పెండ్లియాడాడు. గొర్రెలు గొద్దరూపంలో అపారమైన ఆస్తి గడించాడు. చాల యేంద్లయిన తర్వాత ఆలుబిడ్డలతో, పసులమందలతో కనాను మండలానికి తిరిగివచ్చాడు. ఏసావు తమ్ముణ్ణి చూడ్డానికి ఎదురువచ్చాడు. అతడు తమ్ముడు చేసిన అపకారాలన్నీ మర్చిపోయి (పేమభావంతోనే వచ్చాడు. కాని యాకోబు అన్న తన్నెక్కడ

చితకగొట్టి కసి తీర్చుకొంటాడో అని భయపడ్డాడు. ఆ సందర్భంలో అతడు దేవునికి ప్రార్థన చేసాడు.

2. పద్దనారామునుండి స్వదేశంలోని చుట్టాల దగ్గరికీ తిరిగి రమ్మని యాకోబుని అజ్ఞాపించింది దేవుడే – 32, 9. కనుక తన తిరుగు ప్రయాణంలో తన్ను సురక్షింతంగా కాపాడే పూచీ దేవునిదే. పైగా అతని సంతానం సముద్రపుటిసుకవలె లెక్కల కందని రీతిగా విస్తరిల్లుతుందని గూడ దేవుడే ప్రమాణం చేసాడు – 32, 12. మరి యిప్పుడు ఏసావు తన్ను చంపివేస్తే దేవుని ప్రమాణం ఏలా నెరవేరుతుంది? కనుక ఏసావు దెబ్బనుండి తన్ను కాపాడే పూచీగూడ దేవునిదే. పై యాకోబు ప్రార్థనలో ఈ రెండు భావాలు నిగూధంగా వున్నాయి.

దేవుడు యాకోబు మొర ఆరించాడు. ప్రభువు ఏసావుని యాకోబుపట్ల ప్రసన్నుణ్ణి చేసాడు. కనుక అతడు తమ్ముణ్ణి (పేమతో ఆదరించాడు. అన్నదమ్ముల మధ్య పొరపొచ్చాలు పోయి అనురాగం చోటుచేసికొంది.

3. ఈ యాకోబులాగే మనంకూడ ఆపదల్లో నమ్మకంతో దేవుణ్ణి శరణువేదాలి. ఆ ప్రభువు మన బాధలు తీర్చేవాడు. మన (శేయస్సును కోరేవాడు. కనుక వినయంతో, నమ్మకంతో, భక్తిభావంతో మన కష్టాలను అతనికి తెలియజేసికోవాలి. మన తరపున మనం ఈలా తెలియజేస్తే మీదటి సంగతిని అతదే చూచుకొంటాడు.

## **7. మోషే మనవి -** సంఖ్య 11, 10-15.

1. యిస్రాయేలీయులు తలబీరుసు ప్రజలు. వాళ్లు ఎప్పుడూ యావేమీదా అతని బంటయిన మోషేమీదా తిరగబడుతూనే వుంటారు. అతడు అనిష్టంతోనే ఆ ప్రజలకు నాయకుడయ్యాడు. నాయకుడైనప్పటినుండి ప్రజలు అతన్ని తిప్పలు పెడుతూనే వచ్చారు. ఇబ్బందులు ఎదురైనపుడల్లా వాళ్ళు దేవునిమీద మోషేమీదా తిరగబడి నిష్ఠురాలు పల్మేవాళ్ళు. మీరు మమ్మల్ని ఐగుప్తునుండి ఎందుకు తీసుకవచ్చారని సుమ్మర్లుపడేవాళ్ళు.

ఎదారిలో కిట్రోతు హట్టావా అనే తావుదగ్గరికి వచ్చినపుడు యిస్రాయేలీయులకు మాంసం తినాలని కోరిక పుట్టింది. వాళ్ళ తలంపులు ఐగుప్తుమీదికి వెళ్లాయి. అక్కడ చేపలు, దోసకాయలు, పుచ్చకాయలు, వెల్లుల్లి కడుపార తిన్నాంగదా అనుకొన్నారు. ఎదారిలో దిక్కుమాలిన మన్నా ఒక్కటిదక్క ఇంకేమి దొరకదుకదా అని గొణుగుకొన్నారు – 11,4–6. వారి సణుగుడంతా విని మోషే దేవునికి మనవి చేసాడు.

2. మోషే ప్రజలతో విసిగిపోయాడు. కనుక అతడు ఈ ప్రార్థనలో దేవుణ్ణి చాల ప్రశ్నలు అడిగాడు. ప్రభూ! నీవు నన్నింతగా బాధపెడతా వెందుకు? ఈ జనానికి నేనేమి తల్లినా లేక దాదినా? వీరిని మోయవలసిన బాధ్యత నా కెందుకు? వీళ్ళకు కావలసినంత మాంసంపెట్టి వీళ్ళ కోరిక తీర్చే శక్తి నాకెక్కడిది? – ఇవి మోషే ప్రశ్నలు. ఈ ప్రశ్నలకు దేవుడు జవాబు చెప్పడని మోషేకు ముందుగానే తెలుసు. ఐనా అతడు తన హృదయంలోని వ్యధను దేవునిముందు ఒలకబోసికోకుండా వుండలేకపోయాడు.

కడన అతడు నేనొక్కణ్ణే ఈ ప్రజలను భరాయించలేనని దేవునికి ఖండితంగా జెప్పివేసాడు. నీపు నాపట్ల అతి క్రూరంగా ప్రవర్తిస్తున్నావు. ఈలాగైతే నన్ను చంపివేయడమే మేలు అని తెగించి పల్మాడు.

ఐనా మోషే తన పనిని మానలేదు. ప్రజల సుమ్మర్లనూ తిరుగుబాటునూ సహిస్తూగూడ వారికి నాయకుడుగా వ్యవహరిస్తూనే వచ్చాడు. దేవుడు అతని కష్టాలను తొలగించకపోయినా తన వర్మప్రసాదబలంతో అతన్ని ఆదుకొంటూనే వచ్చాడు. కనుకనే మోషే నలబైయేండ్లపాటు ఆ తలబిరుసు జనంతో వేగింపగలిగాడు. తన జీవితంలోని కష్టాలన్నిటినీ సహింపగలిగాడు.

3. బాధల్లో మనం దేవునికి ప్రార్థన చేస్తాం. జపం జేసాంగదా అని దేవుదు మన కష్టాలను దిడీలున తొలగింపడు. అవి అలాగే వుంటాయి. కాని వాటిని భరించే శక్తిని మాత్రం ప్రభువు మనకు ప్రసాదిస్తాడు. అతని వర్రప్రసాద బలంతో మనం ముందుకి వెళ్తాం. ఈలా వర్రప్రసాద బలంతో కష్టాలను భరించడం వలన పుణ్యాన్ని ఆర్జిస్తాం. మోక్షబహుమతికి అర్హుల మౌతాం. ఇది చాలు కదా!

## 8. అన్నా వేడికోలు - 1 సమూ 1,9-18.

- 1. ఎల్కనాకు అన్నా, పెనిన్నా అని యిద్దరు భార్యలు. వారిలో అన్నా గొడ్డాలు. యూదుల భావాల ప్రకారం సంతానం దేవుని వరాన్నీ, బిడ్డలు లేకపోవడం దేవుని శాపాన్నీ సూచిస్తాయి. కనుక పెనిన్నా నీవు గతిలేనిదానివని అన్నాను దెప్పిపొడిచేది. అన్నా దుఃఖంతో క్రుంగిపోయేది.
- 2. ఒకసారి ఎల్కానా అతని భార్యలు దేవుణ్ణి కొలవదానికి షిలో నగరానికి యాత్ర వెళ్ళారు. అన్నా అక్కడ దేవళంలోనికి వెళ్ళి దేవునిముందు బోరున ఏడ్చింది. దేవా! నాకో మగబిడ్డను ప్రసాదించావంటే వాణ్ణి నీకే కానుకగా అర్పించుకొంటానని మొక్కుకొంది.

ఆమె వేదనతో హృదయంలోనే ప్రార్ధన చేసికొంటూంది. భక్తిభావం వలన పెదవులు కదలుతున్నాయి గాని నోటివెంట మాటలు మాత్రం వెలువడ్డంలేదు. అంతా మౌన ప్రార్థన. మామూలుగా యూదులు పెద్దగా అరుస్తూ ప్రార్థన చేసేవాళ్ళు. అన్నా ప్రార్థన దీనికి విరుద్ధంగా వుంది. కనుక అన్నా ముఖాన్ని పరిశీలస్తున్న యాజకుడు ఏలీ ఆమె తప్పుతాగిందేమో అనుకొన్నాడు. ఆ డ్రాక్ష సారాయపు కైపు వదలించుకో అన్నాడు. కాని అన్నా అయ్యా! నేనిక్కడికి త్రాగిరాలేదు. నేను తీరని వ్యధతో బాధపడుతున్నాను. దేవునిముందు మనసువిప్పి ప్రార్థన చేస్తున్నాను అని చెప్పింది. ఏలి అమ్మా! యిస్తాయేలు దేవుడు తప్పక నీమొర ఆలిస్తాడు అని అన్నాను దీవించాడు. ఆ యాజకుని పలుకుల ద్వారా దేవుడే అన్నాకు అభయమిచ్చాడు. తర్వాత ఆమె దుఃఖం తీరిపోయింది. దేవుడు అన్నాను కరుణించి ఆమెకు సమూవేలు అనే బిడ్డణ్ణి ప్రసాదించాడు.

3. ఇక్కడ అన్నా దేవునిముందు తన కష్టసుఖాలు చెప్పుకొంది. మనసువిప్పి ప్రార్థన చేసింది. ఆమె మాటలతో జపించలేదు. హృదయంతో జపించింది. మన ప్రార్థనలో తరచుగా మాటలుంటాయిగాని హృదయముందదు. ఈ ప్రజలు నన్ను పెదవులతో గౌరవిస్తున్నారుగాని వీళ్ళ హృదయాలు నాకు దూరంగా వున్నాయి అంటుంది యెషయా ప్రవచనం – 29,13. కనుక ప్రార్థనలో మాటలుకాదు, హృదయం ముఖ్యం. అన్నాది చిత్తశుద్ధికల ప్రార్థన.

# **9. దావీదు కృతజ్ఞత -** 2 సమూ 7,28-29

- 1. దావీదురాజు దైవమందసాన్ని యెరూషలేముకి తీసుకొనివచ్చాడు. కాని తాను దేవదారు ప్రాసాదంలో వసిస్తూంటే దైవమందసం వట్టి డేరాలో పడివుంది. కనుక ఆ రాజు దైవమందసాన్ని వుంచడానికి దేవాలయాన్ని కట్టాలని సంకల్పించుకొన్నాడు. నాతాను ప్రవక్త తొలుత దావీదు సంకల్పాన్ని అంగీకరించాడు. కాని తర్వాత దైవ ప్రబోధితుడుడై రాజును దేవాలయం కట్టవద్దని శాసించాడు. అతని కుమారుడు సొలోమోను దేవళాన్ని కడతాడని చెప్పాడు. కాని భక్తిభావంతో తనకు దేవళాన్ని కట్టగోరినందున దేవుడు దావీదుని మెచ్చుకొన్నాడు. తానే దావీదుకు ఓ మందిరం కట్టిపెడతానని వాగ్దానం చేసాడు -7,11. ఈ మందిరమే దావీదు రాజవంశం. అవిచ్ఛిన్నమైన ఈ వంశంనుండే మెస్సీయా జన్మిస్తాడు. ఈలా దేవుడు తన్ను కరుణించినందుకు దావీదు అతనికి కృతజ్ఞతా స్తుతులు అర్పించాడు.
- 2. దావీదు డేరాలో మందసంముందు కూర్చుండి ప్రభువుకి వందనాలు చెప్పాదు. అతని ప్రార్థనలో రెండంశాలున్నాయి. మొదటిది, దేవుడు యిస్రాయేలును కరుణించాడు. వారిని ఐగుప్తునుండి తోడ్కొనివచ్చి తన ప్రజలనుగా జేసికొన్నాడు. వారికి వాగ్దత్త భూమిని దయచేసాడు. లోకంలోని ప్రజలందరిలోను వారిని గొప్పవారిని చేసాడు. ఇందుకు దావీదు దేవునికి వందనాలు చెప్పాడు 7,23–24.

ెరెండవది, దేవుడు అనామకుడైన దావీదును తన భక్తునిగా ఎన్నుకొన్నాడు. ఇది దావీదుకు ఆశ్చర్యం కలిగించింది. ట్రభూ! నీవు నన్నింతగా పెద్దజేయడానికి నేనేపాటి వాణ్ణి? నా కుటుంబం ఏపాటిది? అని దావీదు దేవునికి విన్నవించుకొన్నాడు − 7,18. ఔను, పొలంలో గొర్రెలు కాచుకొనే దావీదును కొనివచ్చి ట్రభువు అతన్ని తన ట్రజలకు నాయకుణ్ణి చేసాడు. ఈ కారుణ్యాన్ని అ రాజు మర్చిపోలేదు. కనుక హృదయపూర్వకంగా దేవునికి వందనాలు అర్పించుకొన్నాడు. నీవు ఈ సేవకుని కరుణించావు. ఇక నేను విన్నవించుకోదగ్గది ఏముంది అని వినయంతో పల్కాడు −7,20.

3. అన్నా ప్రార్థనలో మన కష్టాల్లో దేవునికి ఏలా మొరపెట్టాలో చూచాం. ఈ దావీదు ప్రార్థనలో మన సుఖాల్లో దేవునికి ఏలా వందనాలర్పించాలో నేర్చుకొంటాం. ఆ దావీదులాగే మనంకూడ అల్పులం. ఐనా ప్రభువు మనలను నానా వరాలతోను, విజయాలతోను బహూకరించాడు. మనకేదో ప్రత్యేక భాగ్యాన్ని కూడ దయచేసాడు. కనుక మనం మేరమీరిన కృతజ్ఞతా భావంతో, భక్తిపారవశ్యంతో దేవుణ్ణి స్తుతించాలి. ఆ రాజులాగే మనంకూడ (ప్రభూ! నీవు నన్నింతగా గౌరవించడానికి నేనేపాటివాణ్ణి? ఇక నేను విన్నవించుకోదగ్గ దేముంది? నీవు నన్ను దీవిస్తే నేను కలకాలం (బతికిపోతాను అని వినయంతో విన్నవించుకోవాలి. ఈలా మన కష్టసుఖాల్లోను మనసువిప్పి దేవునికి (పార్థన చేయాలి. అంతేగాని దేవునినుండి నానా భాగ్యాలు స్వీకరించిన పిదప గూడ మూగెద్దులా మౌనంగా వుండిపోకూడదు. పైపెచ్చు నా సామర్థ్యంవల్ల నేనే ఈ విజయాలన్నీ సాధించానని గర్వంతో పొంగిపోకూడదు. మనకున్నవన్నీ దేవుడిచ్చినవే. మన సొంతం ఏమైనా వుంటే అవి మన పాపాలు మాత్రమే.

## **10. దావీదు పశ్చాత్తాపం -2** సమూ 12, 1-14.

- 1. దావీదు ఊరియా అనే సైనికుని భార్య బత్నెబాను మోహించాడు. ఊరియాను మోసంతో యుద్ధంలో మొదటి వరుసలో పెట్టించి చంపించాడు. బత్నెబాను తన యింటికి తీసికొని వచ్చి తన భార్యను చేసికొన్నాడు. కాని అతడు చేసినపని ప్రభువుకి కోపం తెప్పించింది -11,27. యావే అతన్ని మందలించడానికి నాతాను ప్రవక్తను పంపాడు. నాతాను రాజుకి పశ్చాత్తాపం కలిగించడానికి ఒక నీతికథను అల్లుకొనివచ్చాడు.
- 2. అతడు రాజుతో అయ్యా! ఓ నగరంలో ఓ ధనవంతుడు ఓ పేదవాని గొొ్రెపిల్లను బలాత్కారంగా తీసికొని తన చుట్టానికి విందు చేయించాడు చూచావా అని చెప్పాడు. దావీదు అలాంటి దుష్కార్యానికి హొడిగట్టినవాడు ప్రాణాలు కోల్పోవాలి అన్నాడు. అతడు నాల్గవంతులు నష్టపరిహారం చెల్లించుకోవాలి అన్నాడు. వెంటనే నాతాను అందుకొని ఆ దుర్మార్గుడివి నీవే. నీకు ఇందరు భార్యలుండగా ఊరియా భార్యను ఎందుకు అపహరించావు? ఊరియాను అన్యాయంగా యుద్ధంలో ఎందుకు చంపించావు? అని ప్రత్నించాడు. ప్రభువు దావీదు కుటుంబంలో అంతఃకలహాలు పుట్టిస్తాడనీ, అతని భార్యలు మానభంగానికి గురౌతారనీ చెప్పాడు.

బలహీనతవల్ల పాపం చేసినా దావీదు మంచి రాజు. అతడు తన్నుతాను సమర్థించుకోలేదు. తన తప్పను తెలిసికొని పశ్చాత్తాపపద్దాడు. నేను యావేకు ద్రోహంగా పాపం చేసాను అని వొప్పుకొన్నాడు. నరహత్య, వ్యభిచారం చేసినందుకు దావీదు ప్రాణాలు కోల్పోవాలి. ఈ శిక్షను దావీదే స్వయంగా ప్రకటించాడు – 12,5–6.ఐనా అతడు చిత్తశుద్ధితో పశ్చాత్తాపపడ్డాడు కనుక ప్రభువు అతన్ని బ్రతకనిచ్చాడు. అతనికి బత్మెబాకు పుట్టిన బిడ్డడు మాత్రం మరణిస్తాడు – 12, 13–14.

ఈ సంఘటనంలో నాతాను దావీదుని దేవునిముందు నిలబెట్టాదు. దేవుని వాకృం దావీదు తప్పును ఖండించి అతని మీద శిక్షను ట్రకటించేలా చేసాడు. మామూలుగా నరులు పాపంజేసి దేవుని శిక్షను తప్పించుకోజూస్తారు. దేవుని కంటబడ్డానికి జంకుతారు. పూర్వం ఆదిదంపతులు పాపంజేసి దేవుని యొదుటికి రాకుండా చెట్లనడుమ దాగుకొన్నారు- ఆది 3,8. కాని యిక్కడ దావీదు ఈలా చేయలేదు. అతడు చిత్తశుద్దితో తన తప్పుని

వొప్పుకొన్నాడు. దేవుని ముందట నిల్చి నేను దోషినని అంగీకరించాడు. మంచి ప్రార్థన ఎప్పుడు కూడ నిజాయితీతో కూడివుంటుంది.

3. మన తరపున మనం ఏవేవో తప్పులు చేస్తాం. తర్వాత దేవుని వాక్యం చదువుకొంటూంటే ఆ వాక్యం మనలను చీవాట్లు పెడుతుంది. మన తప్పును ఎత్తి చూపుతుంది. మన అంతరాత్మను మేలుకొల్పి మనలను చీవాట్లు పెడుతుంది. ప్రభువు పలుకు రెండంచుల కత్తిలాగ మన గుండెల్లోకి చొచ్చుకొనిపోయి మన తప్పులను పరిశీలించి చూస్తుంది. ఓ న్యాయాధిపతిలాగ మనం దోషులమని తీర్పు చెప్తుంది. అప్పుడు మనం నిజాయితీతో మన తప్పును అంగీకరించాలి – హెబ్రే 4, 12.

దావీదులాగ మనంకూడ పశ్చాత్తాపపడితే ఆ పశ్చాత్తాపం మన దోషాన్ని కడిగివేస్తుంది. మనలను ఉత్తమ మానవులను చేస్తుంది. భక్తిపరులను గావిస్తుంది. దావీదు "ప్రభువుకి నచ్చిన హృదయం కలవాడు" – 1సమూ 13, 14. పశ్చాత్తాప జపంద్వారా మనంకూడ దావీదులాంటివాళ్లమౌతాం. దావీదు పశ్చాత్తాపాన్ని తెలియజేసే ఈ సంఘటనం మనకుకూడ జీవితంలో చాలసార్లు అనుభవానికి వస్తుంది.

### **11.** దావీదు దైవచిత్తానికి లొంగడం -2సమూ 12, 15-23

- 1. ఊరియాను చంపించి బత్నెబాను అపహరించిన పిమ్మట దేవుడు దావీదుకి చావు తప్పించాడు. కాని రాజు శిక్షను పూర్తిగా తప్పించుకోలేదు. రాజుకు బదులుగా బత్నెబాకు పుట్టిన కుమారుడు చనిపోవలసి వచ్చింది. ఈ బిడ్డడి తరపున దావీదు దేవునికి మనవి చేసాడు. దైవశిక్షగా శిశువు చనిపోయాడు. ఆ పాపడు చనిపోయినపుడు దావీదు దేవుని మీద సుమ్మర్లు పడలేదు. దైవచిత్తానికి లొంగాడు.
- 2. బత్నెబా అన్నా ఆమెకు పుట్టిన బిద్దడన్నా దావీదుకి ఎంతో ట్రీతి. కనుకనే అతదు పస్తుండి, కటిక నేలపై పరుండి, ఆ శిశువు కొరకు జపించాదు. వట్టి నేలపై పరుండడం తన పాపాలకు ప్రాయశ్చిత్తం చేసికోవదానికీ, దేవుని అనుగ్రహం సంపాదించదానికీ. కాని దావీదు ఎంత వేడినా ప్రభువు కరుణించలేదు. పాపడు చనిపోవలసి వచ్చింది.

బిడ్డ ప్రాణాలను తీసినందుకు దావీదు దేవునిమీద సుమ్మర్లు పడలేదు. దైవచిత్తానికి తలొగ్గాడు. శిశువు పోయాడని వినగానే కోవెలకు పోయి దేవునికి వందనాలర్భించాడు. తాను దైవచిత్తానికి బద్ధణ్ణని తెలియజేసికొన్నాడు. ఇంటికి వచ్చి నిర్విచారంగా భోజనం చేసాడు. ఆ పసికందును మృతలోకంనుండి వెనక్కు తీసికొని రాలేనని రాజుకి తెలుసు. ఓనాడు తాను ఆ బిడ్డదగ్గరికి వెళ్లాలిసిందేగాని అతడు మళ్లా తన దగ్గరికి రాడని రాజు గ్రహించాడు. కనుక దావీదు దైవచిత్తానికి జోహారులర్ఫించి ఊరకున్నాడు. అతని విశ్వాసం ఎంతమాత్రం చలించలేదు.

3. ఈ జీవితంలో మనం ఏవేవో వస్తువులు కోరుకొంటాం. వాటికొరకు మక్కువతో దేవుని ప్రార్థిస్తాం. దేవుడు మన కోర్కెలు తీరుస్తాడని ఆశిస్తాం. కాని మనకు ఏది మంచిదో ఏది మంచిదికాదో, అసలు దైవచిత్తమేమిటో ఎవరికి తెలుసు? దేవుడు మనకోరికలను నిరాకరిస్తాడు. మనం ఉసూరుమంటాం. ఐనా మనం దేవుని చిత్తానికి లొంగవలసిందే. దేవునిమీద గొణగకుండా అతని నిర్ణయానికి కట్టపడి వుండవలసిందే. అతనిపట్ల భక్తి విశ్వాసాలు నిలుపుకోవలసిందే. దేవునిమీద అలిగి ప్రార్థనను ఆపివేయకుండా పూర్వంలాగ జపిస్తూ పోవలసిందే. మనజీవితంలోని సంఘటనలన్నిటిలోను తుది నిర్ణయం భగవంతునిదే. దైవనిర్ణయానికి తలొగ్గేవాడే నిజమైనభక్తుడు.

#### **12. షిమీ దావీదుని శపించదం -** 2 సమూ 16,5-13.

- 1. అబ్వాలోము దావీదుమీద తిరగబడ్దాదు. అతనికి దడిసి దావీదు యెరూషలేము నగరాన్ని విడిచి పారిపోయాడు. ఈ పలాయనం అతని జీవితంలోకల్లా దైన్యమైన సంఘటనం. ఈ పలాయనంలో సౌలు బంధువైన షిమీ దావీదుని అవమానించాడు. ఐనా రాజు అతనిమీద ప్రతీకారం తీర్చుకోలేదు. ఆ యవమానంలోగూడ దేవుని హస్తాన్ని గుర్తించి వినయంగా వుండిపోయాడు.
- 2. దావీదు సౌలునీ అతని కుమారులనూ అన్యాయంగా అణగట్రొక్కి వారి రాజ్యాన్ని అపహరించాడనే వదంతి ఫుంది. కనుకనే యిక్కడ సౌలు బంధువైన షిమీ నగరంనుండి పారిపోయే దావీదుని శపించి అతనిమీద రాళ్లు రువ్వాడు. దుమ్మెత్తి పోసాడు. నీవు రక్తపాతానికి ఒడిగట్టావు. ఇపుడు నీ యపరాధమే నిన్ను నాశంజేసింది. యావే నీమీద పగతీర్చుకొన్నాడు. నీవు శీధ్రుమే ఇక్కడినుండి వెళ్లిపో, వెళ్లిపో అని దావీదుని చెడబడా తిట్టాడు. ఆ తిట్టులను సహించలేక దావీదు సైన్యాధిపతుల్లో ఒకడైన అబీషయి షిమీ తల ఎగరగొడతానన్నాడు. కాని దావీదు అందుకు సమ్మతించలేదు. ప్రభువే నన్ను శపించమని ఇతన్ని పురికొల్పాడేమో! వద్దనడానికి మనమెవ్వరం? యావే నా దైన్యాన్ని గుర్తించి ఇతని శాపాలకు మారుగా నాకు దీవెనలే యిస్తాడేమో అని పల్యాడు. యింతటి అవమానంలోగూడ దావీదు దేవుని హస్తాన్ని చూడగలిగాడు. అది దేవునివల్లనే సంభవించిందనుకొని తనకు కలిగిన పరాభవాన్ని సహించి ఊరకున్నాడు. ఈలా మానావమానాల్లోను భగవత్సాన్నిద్యాన్ని గుర్తించేవాడు దొడ్డ భక్తుడు కదా! ఇక్కడి సంఘటనంలో ప్రత్యేక ప్రార్థన యేమీలేదు. దావీదు అవమానాల్లో కూడ దేవుని హస్తాన్ని గుర్తించడమే ప్రార్థన.
- 3. ఈ జీవితంలో మనకు ఆదరణమూ అనాదరణమూ, కీర్తీ అపకీర్తీ రెండూ ప్రాప్తిస్తాయి. అల్పులు కీర్తిని గ్రహించి అపకీర్తిని వదిలించుకోజూస్తారు. కాని భక్తులు అపకీర్తిలో గూడ దేవుని హస్తాన్ని గుర్తిస్తారు. కనుక కీర్తినిలాగే అపకీర్తినిగూడ గ్రహిస్తారు. అపకీర్తి అవమానాల ద్వారాగూడ దేవుడు మనలను అధిక పుణ్యవంతులను జేస్తాడు. నిందల ద్వారాగూడ మనకు తన వర్రప్రసాదాన్ని మెండుగా దయచేస్తాడు. క్రీస్తు సిలువమార్గం అవమానాలతో కూడింది కాదా? అతని శిష్యులమైన మనకు మాత్రం ఆ మార్గం తప్పుతుందా?

#### **13.** సన్హైరీబు జాబు -2 రాజు 19, 14-19.

- 1. సన్హెరీబు అనే అస్సిరియా రాజు యెరూషలేం మీద్రికి దాడిచేసాడు. హిజ్కియా రాజును బెదిరిస్తూ జాబు వ్రాసి పంపాడు. నీ దేవుడు నా బారినుండి నిన్ను కాపాడలేదు. ఇంతవరకు అస్సిరియా రాజులు నానా రాజ్యాలను కూలద్రోసారు. ఆ రాజ్యాల దేవుళ్లు నా దాడినుండి ఆరాజ్యాల ప్రజలను కాపాడలేకపోయారు. ఇప్పుడు నీ దేవుడు మాత్రం యెరూషలేం పట్టణాన్ని నా బారినుండి ఏలా కాపాడతాడు? కనుక ఈ నగరాన్ని నా వశంజేయి– ఇది నన్హైరీబు వ్రాసింది. ఆ జాబు రాజునీ యావే ప్రభువునీ గూడ అవమానిస్తూంది.
- 2. హిజ్కియారాజు చాల భక్తికలవాడు. దేవుణ్ణి నమ్మినవాడు. అతడు శత్రువు జాబుని దేవాలయంలోనికి తీసుకొనిపోయి (ప్రభువు ఎదుట పెట్టి (ప్రార్థన చేసాడు. అస్సిరియా రాజులు చాల రాజ్యాలను నాశంచేసినమాట నిజమే. కాని ఆ రాజ్యాల దేవుళ్ళు నిజమైన దైవాలు కారు. వాళ్ళు నరులు మలచిన రాతిబొమ్మలు, కొయ్యబొమ్మలు. ఆ విగ్రహాలు ఆ రాజ్యాలను కాపాడలేవు కదా! కాని యావే (ప్రభువు సజీవుడైన దేవుడు. యోరూషలేమును కాపాడగల సమర్థడు. అలాంటి దేవుడు సన్హెరీబునుండి తన్ను రక్షించాలి– ఇది హిజ్కియా (పార్థన.

ఈ జపంలో హిజ్కియాకు దేవునిపట్ల వున్న నమ్మకం వ్యక్తమౌతుంది. అస్సిరియా రాజులాంటి మహాబలవంతుడు తనమీదికి ఎత్తివచ్చినపుడు గూడ అతడు ప్రభువునే నమ్మాడు. దేవుని మీదనే భారం వేసాడు. విశ్వాసమంటే యిదికదా! అతని నమ్మకం వ్యర్థంగాలేదు. ఆరాత్రే ప్రభువుదూత అస్సిరియా సైనికులను చాలమందిని చంపివేసాడు. అదిచూచి సన్హెరీబు భయపడి ముట్టడిని ఆపివేసి స్పీయదేశానికి తిరిగిపోయాడు.

3. జీవితంలో ఒకోసారి మనకు పెద్ద ఆపదలే ఎదురౌతాయి. మన విశ్వాసం చలిస్తుంది. భయం కలుగుతుంది. దేవుణ్ణి నమ్మబుద్ధి పుట్టదు. కాని భక్తి కలవాళ్ళు ఈలాంటి ఘోరవిపత్తుల్లో కూడ ప్రభువుని ఆశ్రయస్తారు. అన్నిటినీ విదనాడి అతని సహాయం మీదనే ఆధారపడతారు. ప్రభువు ఆ భక్తుల గోదు వింటాడు. పై సంఘటనంలో జరిగింది ఇదే. నీతిమంతులు విశ్వాసంతో జీవిస్తారు – హబక్కూకు 2.4.

#### **14. హిజ్మియా వ్యాధి -** 2 రాజు 20, 1-6

1. హిజ్మియా జబ్బుపడ్డాడు. యెషయా ప్రవక్త అతన్ని చూడ్డానికి వచ్చి నీ యింటిని చక్కబెట్టుకో. ఇక నీవు బ్రతకవు అని హెచ్చరించాడు. హిజ్మియాకు ఎంతో దుఃఖం కలిగింది. ఇక నరమాత్రులెవరూ తన ప్రాణాలు కాపాడలేరు. కనుక అతడు జనులనుండి తన ముఖాన్ని ప్రక్యకు త్రిప్పుకొని గోడవైపు మళ్లాడు. ఆశతో దేవునివైపు చూచాడు. బోరున ఏడ్చాడు. ప్రభూ! ఇన్నాళ్ళు చిత్తశుద్ధితో నిన్నే సేవించాను. నీ చిత్తవ్రకారమే జీవించాను అని ప్రార్థించాడు.

2. ఈ ప్రార్థనలో హిజ్మియా తన అవసరమేమిటో తెలియజేయలేదు. కాని ఇన్నాళ్ళు చిత్తశుద్ధితో దేవుణ్ణి సేవించానని చెప్పుకొన్నాడు. అతని అంతరాత్మే దీనికి సాక్ష్యం. తాను ప్రభువుని నిజాయితీతో సేవిస్తే, ఇప్పుడు ప్రభువు తన్ను మరణంనుండి కాపాదాలికదా? అది అతని బాధ్యత కదా?

ప్రభువు హిజ్కియాను చేయి విడువలేదు. అతని కన్నీళ్లను అనాదరం చేయలేదు. దేవుడు శీస్రుమే అతని వ్యాధిని తొలగించి అతనికి ఆరోగ్యాన్ని ప్రసాదించాడు. అతని ఆయుస్సుని పదిహేనేళ్ళు పొడిగించాడు కూడ.

3. జీవితంలో ప్రమాదం ముంచుకొని వచ్చినప్పుడూ, ఇక ఆశలేదనిపించినపుడూ గూడ మనం దేవునివైపు మళ్ళాలి. నమ్మకంతో అతని సహాయం అడుగుకోవాలి. ఇంకా, మన జీవితానికి మన ప్రార్థనకీ దగ్గరి సంబంధం వుంటుంది. మనం జీవించినట్లే ప్రార్థిస్తాం. ప్రార్థించినట్లే జీవిస్తాం. హిజ్మియా భక్తిగా జీవించాడు గనుకనే భక్తితో ప్రార్థించ గలిగాడు. భక్తితో ప్రార్థించాడు గనుకనే రోగం నుండి బయటపడ గలిగాడు. దుష్ట జీవితం గడిపినవాళ్ళు అతనిలా నమ్మకంతో జపించలేరు.

ఇక్కడ ఇంకో విషయం కూడ వుంది. ఈ ప్రార్థనలో హిజ్మియా అంతరాత్మ అతనితో నీవు మంచి జీవితమే గడిపావు కనుక నీ యాపదలో దేవుడ్డి సహాయం చేయమని అడుగు, అతడు నీ మొర వింటాడు అని చెప్పింది. మన ప్రార్థనలో మన అంతరాత్మ కూడ ఈలా సాక్ష్యం పలకగలిగి వుండాలి. మంచివాళ్ల అంతఃకరణం ఈలా సాక్ష్యం పలుకుతుంది. చెడ్డవాళ్ల అంతఃకరణం ఈలా సాక్ష్యం పలకదు.

మన ప్రార్థనలో మన అంతరంగం మనలను సమర్ధిస్తే దేవుడు మన మొర తప్పక వింటాడు. ఆ యంతరంగం అతని స్వరమే కదా! మన అంతరంగం మనలను సమర్ధించకపోతే దేవుడు మన మొర వినడు. అనగా మనది దొంగ ప్రార్థన అన్నమాట.

# 15. క్రిస్తు అపోస్తలులను ఎన్నుకోవడం - లూకా 6,12-13

1. యేసు ప్రార్థన చేసికోవదానికి కొందకు వెళ్ళి రాత్రంతా జపంలో గడిపాడు. ఉదయాన శిష్యులను పిల్చి వారిలో పండెందు మందిని ఎన్నుకొన్నాడు. వారికి అపోస్తలులు అని పేరుపెట్టాడు – లూకా 6, 12–13. ఇవి భక్తి మంతమైన వాక్యాలు. యేసు దైవచిత్తాన్ని గుర్తించకుండా ఏపనీ చేయడు. శిష్యులను ఎన్నుకోవడం చాల ముఖ్యమైన కార్యం. ఆలాంటి పనికి పూనుకోక ముందు అతడు కొండమీదికి వెళ్లి అక్కడ ఏకాంతంగా వుండిపోయాడు. రాత్రంతా ప్రార్థనలో గడిపాడు. ఆ ప్రార్థనలో తాను ఎవరిని శిష్యులనుగా ఎన్నుకోవడం తండ్రి చిత్తమో తెలిసికొన్నాడు. ఆ జ్ఞానంతోనే ఉదయం శిష్యులను పిల్చి వాళ్లల్లో పండెండు మందిని అపోస్తలులనుగా ఎన్నుకొన్నాడు. ఆ పండెండు మందిని

తండే తనకు ఒప్పజెప్పాడన్నమాట. ఈలాగే ప్రతి ముఖ్యకార్యానికి ముందు అతడు ప్రార్థన చేసేవాడు. ఆ కార్యాన్ని గూర్చిన తండ్రి చిత్తాన్ని గుర్తించేవాడు. తర్వాతనే ఆ పనికి పూనుకొనేవాడు.

- 2. శిష్యుల్ని ఎన్నుకోవడం క్రీస్తుకి అతి ముఖ్యమైన కార్యం అని చెప్పాం. వీళ్లు ప్రభువుతో వుండి అతని నుండి తర్ఫీదు పొందుతారు. క్రీస్తు వాళ్లను ఇద్దరిద్దరినిగా, తన కంటె ముందుగా, ఆయా (గామాలకు వేదబోధ చేయడానికి పంపుతాడు. అపోస్తలులు క్రీస్తుకి ముఖ్యులైనవాళ్ళు. కనుకనే పిశాచం వీళ్లను అపహరింప జూస్తుంది. అది వారిలో యూదాను ఒక్కణ్ణి మాత్రం దొంగిలింప గలుగుతుంది. తతిమ్మా పదకొండు మంది క్రీస్తుకి విశ్వాస పాత్రులుగానే వుండిపోయారు. క్రీస్తు పుత్థానానంతరం వీళ్లు అతని పుద్యమాన్ని కొనిసాగించారు. క్రీస్తు ప్రారంభించిన దైవరాజ్యాన్ని వ్యాప్తిచేసారు. ఈలాంటి శిష్యులను ఎన్నుకోక ముందు క్రీస్తు తండ్రికి ప్రార్థన చేయడం ఉచితమే కదా?
- 3. మన కార్యాలు ఏలా ప్రారంభిస్తాం? మనం ఆయా పనులు ప్రారంభించక ముందు దేవుని చిత్తాన్ని తెలిసికోవడానికి జపం చేస్తామా? అవి మన పనులా లేక దేవుని పనులా? ఆ పనులద్వారా మనం పేరు దెచ్చుకోవడం ముఖ్యమా లేక దేవునికి కీర్తి కలిగించడం ముఖ్యమా? మన కార్యాలను దైవబలంతోనే, దైవాశీర్వాదంతోనే కొనసాగిస్తుంటామా? మన (పేషితకార్యాల్లో మన స్పార్థమెంత? దైవసేవ యెంత?

#### **16.** గెత్సెమని ప్రార్థనం - మత్త 26, 34-44.

- 1. క్రీస్తు తన జీవితం చివరి భాగానికి వచ్చాడు. ఆ చివరి గడియల్లో అతడు పిశాచాన్ని ఎదిరించి పోరాడాలి. సిలువమరణాన్ని అనుభవించాలి. చావడానికి ఏ ప్రాణీ యిష్టపడదు. క్రీస్తుకికూడ చనిపోవాలన్న కోరికలేదు. ఐనా తాను పిత చిత్తానికి లొంగి సిలువ మరణాన్ని అంగీకరించాలి. ఇక్కడ తన చిత్తానికీ పిత చిత్తానికీ మధ్య ఘర్షణం ఏర్పడింది. ఈ ఘర్షణం క్రీస్తు హృదయంలోనే జరిగింది. గెత్సెమని ప్రార్థన ఈ ఘర్షణాన్ని స్పష్టంగా తెలియజేస్తుంది.
- 2. క్రీస్తు దేనికొరకు జపించాడు? "తండ్రీ ఈ పాత్రను నానుండి తొలగించు. ఐనా నేనీ పాత్రను డ్రాగాలని నీ చిత్తమైతే, దాన్ని డ్రాగడానికి సిద్ధంగానే వున్నాను" ఇది క్రీస్తు ప్రార్థనం. ఈ ప్రార్థననే అతడు ఈ సందర్భంలో మూడుసార్లు జపించాడు. ఇక్కడ "పాత్ర" అంటే సిలువ మరణం. పాత్రను డ్రాగడమంటే సిలువమీద చనిపోవడం.

మరణంతో మన జీవితం అంతమౌతుంది. కనుక ఏ ప్రాణీ చావదానికి వొప్పుకోదు. (కీస్తుకికూడ సిలువమీద చనిపోవడం ఇష్టంలేదు. కాని అది తండ్రి చిత్తం, తండ్రి ఏర్పరచిన రక్షణ ప్రణాళిక. (కీస్తు తండ్రి చిత్తాన్ని జవదాటడు. కనుక అతడు తండ్రి కోరికను అనుసరించి సిలువ మరణాన్ని అంగీకరించాడు. ఆత్మార్పణం చేసికొన్నాడు. గెత్సెమని తోపులో ప్రభువు ప్రార్థించింది తన చిత్తానికీ తండ్రి చిత్తానికీ మధ్య ఏర్పడిన ఘర్షణను పురస్కరించుకొనే. ఈ ఘర్షణంలో ప్రభువు తండ్రికి విధేయుడయ్యాదు. తండ్రీ! నా యిష్టప్రకారం గాదు, నీ యిష్టప్రకారమే జరగనీయి అన్నాడు.

3. ప్రార్థనలోని ముఖ్యాంశం ఇదే. దేవుణ్ణి మన చిత్తానికి లొంగదీసికొనే ప్రయత్నం చేయకూడదు. మనమే అతని చిత్తానికి లొంగాలి. ఇక్కడ (కీస్తు చేసింది యదే. మనం దైవచిత్తానికి లొంగితే మన హృదయంలో శాంతి నెలకొంటుంది. అలా లొంగకపోతే మన మనస్సులో శాంతి వుండదు. మన అంతరాత్మే మనలను పీడిస్తుంది.

కాని దేవుని చిత్తానికి లొంగడం కొన్నిసార్లు కష్టమౌతుంది. అది మన స్వార్థానికి వృతిరేకంగా పోతుంది. కనుక ఆ కార్యం మనకు ఎంతో బాధ కలిగిస్తుంది. ఒకోసారి మన ప్రాణాలుకూడ అర్పింపవలసి వుంటుంది. ఐనా తప్పదు. దేవుడు నరునిచిత్తానికి లొంగడు. నరుడే దేవుని చిత్తానికిలొంగాలి. మనరక్షణం ఈ రహస్యంలోనే ఇమిడివుంది. కనుక పిత చిత్తానికి లొంగిన (కీస్తు మనకు ఎల్లవేళలా ఆదర్భంగా వుంటాడు.

# సోదర (పేమ

#### 17. యావే మందిరంలో అతిథి - కీర్త 15

1. 15వ కీర్తన సాంఘిక న్యాయాన్ని గూర్చి చెప్తుంది. నరుడు తోడి నరుడిపట్ల యేలా ప్రవర్తించాలో తెలియజేస్తుంది. నరుడు భగవంతునికి ట్రీతి కలిగించాలంటే కేవలం ఆరాధనం ఒక్కటే సరిపోదు. తోడివారి పట్ల నీతితో ప్రవర్తించడం గూడ అవసరం.

యావే మందిరంలో ప్రవేశించాలంటే యేలాంటి అర్హత వుందాలని ఈ కీర్తనం లోని మొదటి చరణంలో యాత్రికుడు యాజకుణ్ణి ప్రస్నిస్తాడు. ఈ ప్రశ్నకు యాజకుడు జవాబు చెప్తాడు. దేవళంలో ప్రవేశించి దేవుని సన్నిధిలో నిలవడానికి కావలసిన అర్హతలను అతడు వరుసగా పేర్కొంటాడు.

2. రెండవ చరణం నుండి యాజకుడు భక్తునికి వుండవలసిన గుణాలను వివరించాడు. అవియివి

> నిందా రహితంగా జీవించడం ధర్మాన్ని పాటించడం సత్యం పల్కడం చాడీలు చెప్పకుండా వుండడం స్నేహితునికి కీడు తలపెట్టకుండడం ఇతరుల మీద నిందలు మోపకుండడం దేవుణ్ణి పూజించనివారిని తిరస్కరించడం భక్తిపరులను గౌరవించడం చేసిన ప్రమాణం నిలబెట్టుకోవడం వడ్డీ తీసికోకపోవడం లంచం పట్టకపోవడం

మామూలుగా దేవాలయంలోకి వెళ్ళేవాళ్లు దేవుణ్ణి పూజిస్తారు. బలులర్పిస్తారు. కాని పై జాబితాలో దైవారాధనను గూర్చిన అంశం ఒక్కటీలేదు. అన్నీ తోడివారి పట్ల పాటింపవలసిన ధర్మాలే వున్నాయి. అనగా తోడి నరునికి న్యాయం చేసేవాడే దేవుణ్ణి పూజించడానికి అర్హుడని భావం.

3. మామూలుగా మనం దేవళానికి వెళ్ళి దేవుణ్ణి కొలుస్తాం. కానుకలు అర్ఫిస్తాం. ఒక్క ఆరాధన తోనే మన బాధ్యతలన్నీ తీరిపోయాయి అనుకొంటాం. కనుక దేవళం నుండి బయటకి రాగానే తోడివారికి అపకారం తలపెడతాం. దుర్భలులను పీడిస్తాం. ఈ కీర్తన సోదర్రపేమ లేనిదే దేవుని సన్నిధిలోనికి వెళ్ళి అతణ్ణి ఆరాధించలేమని రూఢిగా చెప్తుంది. కావున దైవ్రపేమ సోదర్రపేమ వేరువేరు విషయాలు అనుకోగూడదు. ఎప్పుడూ అవి రెండూ కలసే వుంటాయి. తోడి నరుణ్ణి (పేమించకుండా దేవుణ్ణి (పేమించలేం. నరుడు దేవునికి పోలికగా వుండేవాడు కదా! సోదర (పేమను గూర్చి ఈ కీర్తన చెప్పే అంశాల్లో మనం ఎన్నిటిని పాటిస్తున్నామో పరిశీలించి చూచుకొందాం.

#### 18. ప్రభువు కోరేదేమిటి? - మీకా 6,6-8

- 1. పూర్పవేదంలోని యాజకులు దేవునికి బలులు అర్పించాలని చెప్పారు. ఇది కర్మకాండ. బహిర్గతమైన మతం. ప్రవక్తలు ఈ బహిర్గతమైన మతాన్ని నిరసించి అంతర్గత మతం ముఖ్యమని బోధించారు. హృదయంలో దేవుని మీద నిజమైన భక్తీ, తోడి జనుల మీద నిజమైన (పేమా వుంటే అదే అంతర్గత మతం. నూత్న వేదం కూడ ఈ హృదయ భక్తికే ఎక్కువ ప్రాధాన్యమిస్తుంది. ఇక్కడ మనం పరిశీలించబోయే మీకా ప్రవచన వాక్యాలు పూర్వ వేదంలోని అతిప్రశస్త్ర భాగాలకు చెందినవి.
- 2. భక్తులు దేవునికి దేని వలన ట్రీతి కలిగిస్తారు? బలులు అర్పించడం వల్లనా? ఈ బలులు చాలా రకాలుగా వున్నాయి. పొట్టేళ్ళను బలియిస్తే సరిపోతుందా? దూడలను దహన బలిగా సమర్పిస్తే దేవుడు సంతోషిస్తాడా? ఓలివు తైలం మొదలైన ధాన్య బలులను కాన్కబెడితే ట్రభువు మెచ్చుకొంటాడా? మన పెద్ద కొడుకుని బలియిస్తే అతనికి ట్రీతి కలుగుతుందా? యిస్టాయేలీయులు కాకున్నా ఆనాటి కనానీయులు నరబలులు అర్పించారు కదా! ఏలాంటి బలుల వల్ల కూడా దేవుని ట్రీతి కలగదని చెప్తున్నాడు ట్రవక్త. మరి అతన్ని కొలచే మార్గమేమిటి?

ప్రభువుని మెప్పించాలంటే మూడు కార్యాలు ముఖ్యం. తోడి జనుల పట్ల న్యాయాన్ని పాటించాలి. వారి యెడల (పేమను చూపాలి. దేవుని పట్ల వినయాన్ని ప్రదర్శించాలి. ఈ మూడింటిలో తొలిరెండు తోడి జనులకు సంబంధించినవి. మూడవది దేవునికి సంబంధించినది.

తోడివారికి అన్యాయం చేయకూడదు. న్యాయమే చేయాలి. ఇది ఆమోసు, యొషయా, యిర్మీయా మొదలైన ప్రవక్తలందరూ చెప్పిన సూత్రమే. ఇక్కడ మీకా ప్రవక్త తోడివారిని (పేమతో చూడమని గూడ చెప్తున్నాడు. ప్రభువు యిస్రాయేలీయులందరితోను సీనాయి కొండదగ్గర నిబంధనం చేసికొన్నాడు. ఈ నిబంధనం ద్వారా యూదులు దేవుణ్ణి కొలిచే జనమూ అతని బిడ్డలూ అయ్యారు. కనుకనే ఒకే తండ్రి బిడ్డలైన యూదులు ఒకరికొకరు తోబుట్టవుల్లాంటివాళ్ళు. కనుక వాళ్ళకు పరస్పర్షమే అవసరం.

భక్తుడు దేవునిపట్ల వినయాన్ని ప్రదర్శించాలి. అనగా దేవుని మీద అధారపడి జీవించాలి. గర్వాత్ముడు నాకు నేను చాలుదును అనుకొంటాడు. స్వీయబలం మీదనే అధారపడతాడు. వినయాత్ముడు నాకు నేను చాలను దైవబలం కావాలి అనుకొంటాడు. చిన్న బిడ్డడు తల్లిదండ్రుల మీద లాగ దేవుని మీద అధారపడతాడు. తానర్పించే బలుల మీదా, తాను చేసే పూజలమీదా కాక దేవుని కృప మీదనే అధారపడి జీవిస్తాడు. ఫలితాంశ మేమిటంటే, హృదయంలో సోదర్రపేమా దైవభక్తీ వుంటేనే గాని దేవునికి ట్రీతి కలిగించలేం. వట్టి బహిర్గత మతం చాలదు. అంతర్గత మతం కావాలి.

3. దేవుడు మనకంటె గొప్పవాడు. దోషాలు లేనివాడు. సర్వ సంపూర్ణుడు. కనుక అతన్ని పూజించడం, (పేమించడం సులువు. తోడి నరులు మనలాంటివాళ్ళు. మనలోని దోషాలే వాళ్ళల్లో గూడ కన్ఫిస్తాయి. కనుక వాళ్ళను (పేమించడం కష్టం. ఐనా తోడి జనాన్ని అంగీకరించి (పేమిస్తేనే గాని దేవుణ్ణి మెప్పించలేం. నేడు అతడు మనకు నేరుగా దర్శనమిాయడు. తోడి నరుల్లోనే దర్శనమిస్తాడు. కనుక తోడి జనులను (పేమిస్తే అతన్ని (పేమించినట్లే.

#### 19. నా పొరుగువాడు ఎవదు? లూకా 10,29-37

- 1. మంచి సమరయుని కథ మన కందరికీ తెలిసిందే. మోక్షం పొందాలి అంటే నేనేమి చేయాలి అని ధర్మశాస్త్ర బోధకుడు (క్రీస్తుని ప్రశ్నించాడు. ఈ విషయమై ధర్మశాస్త్రం ఏం చెప్తుంది అని (క్రీస్తు అతనికి ఎదురు ప్రశ్న వేసాడు. ఆ బోధకుడు ధర్మశాస్త్రం దేవుణ్ణీ పౌరుగువాణ్ణీ (పేమించమని చెప్తుంది అని పల్కి ఇక్కడ పౌరుగువాడంటే ఎవరో తెలియజేయమని (క్రీస్తుని అడిగాడు. దానికి సమాధానంగా (క్రీస్తు అతనికి మంచి సమరయుని కథను చెప్పాడు. ఈ కథలోని మంచి సమరయుడు కారుణ్యానికి పెట్టింది పేరు. అతని (ప్రవర్తనను జాగ్రత్తగా గమనించి మనం కూడ సోదర (పేమను అలవర్చుకోవాలి.
- 2. బాటసారి దొంగలచే దెబ్బలు తిని కొనవూపిరితో త్రోవ ప్రక్కన పడివున్నాడు. యాజకుడు, లేవీయుడు సమరయుడు అనే ముగ్గరు ఆ త్రోవ వెంట వచ్చారు. తొలి యిద్దరూ బాటసారిని పట్టించుకోలేదు. మూడవవాడు పట్టించుకొన్నాడు. (క్రీస్తు అతన్ని మనకు ఆదర్శంగా చూపించాడు.

బాటసారి త్రోవ ప్రక్కన పడివున్నాడు. దారికి రెండు ప్రక్కలు వుంటాయి కదా? యాజకుడూ లేవీయుడూ బాటసారి పడివున్న ప్రక్కగానే వచ్చారు. కాని అతని దగ్గరికి రాగానే అతన్ని పట్టించుకోడానికి యిష్టంలేక, త్రోవ రెండో ప్రక్కకు తొలగి దాటిపోయారు – 10,31–32. వాళ్ళిద్దరూ యెరూషలేం దేవాలయంలో దేవుణ్ణి అర్చించేవాళ్ళు. ధర్మశాస్త్రానికి, దేవళానికి అంకితులైనవాళ్ళు, దైవభక్తులు, ప్రార్థనాపరులు. ఐనా వాళ్ళు ఆపదలో వున్న తోడినరుణ్ణి పట్టించుకోలేదు. దేవుణ్ణి కొల్చే భక్తులకు తోడినరులను పట్టించుకోడానికి సమయం లేదని వాళ్ళభావం. దేవుణ్ణి సేవించేవాళ్ళు తోడి నరులను సేవించ నక్కరలేదని వాళ్ళ తలపు. దేవుడు వేరు ప్రజలు వేరని వాళ్ళ వుద్దేశం.

ఐనా క్రీస్తు వీళ్ళ చర్యను మెచ్చుకోలేదు. బాటసారిని ఆదరించిన సమరయుని మెచ్చుకొన్నాడు. నీవు కూడా వెళ్ళి ఆ సమరయుని లాగే చేయి అని ధర్మశాస్త్ర బోధకునికి అతన్ని ఆదర్శంగాను చూపించాడు – 10,37.

యూదులు సీనాయి నిబంధనకు చెందినవాళ్లు. ధర్మ శాస్ర్రాన్ని పొందినవాళ్లు. దేవుణ్ణి భక్తితో పూజించేవాళ్ళు. ఐనా సోదర్రపేమ లేందే వాళ్ళెందుకూ కొరగారని ప్రభువు ఈ కథలో నొక్కి చెప్పాడు. నేడు క్రైస్తవులమైన మనకూ ఇదే సూత్రం వర్తిస్తుంది. తోడివారిని పట్టించుకోందే మనం దైవభక్తులం కాలేం. ఇరుగుపొరుగువారికి సేవలు చేయందే ప్రార్థనాపరులం కాలేం. ఆ మంచి సమరయుని లాగ ఆపదలో వున్నవారిని ఆదుకోందే క్రైస్తవులం కాలేం.

3. ఈ కథలో మంచి సమరయునికి పేరు లేదు. అతడెవరో మనకు తెలియదు. ఐనా అతడు క్రిస్తునే సూచిస్తాడు. క్రీస్తు తనకు పోలికగా వుండదానికే ఈ పాత్రను సృజించాడు. మానవజాతి పాపం వలన గాయపడి కొనవూపిరితో పడివుంది. క్రీస్తు తన ప్రాణాలొడ్డి మానవజాతి ప్రాణాలు కాపాదాడు. విశ్వమానవాళి కోసం అసువులు ధారపోసాడు. కనుక అతడే మనకు మంచి సమరయుడు. ఇక, మనం కూడ అతని లాగే నిరంతరం మంచి సమరయులంగా మెలగాలి. అక్కరలో వున్నవాళ్ళను ఆదుకోవాలి. కులం, వర్గం, మతం అనేవి మనకు ఆటంకం కాకూడదు. ఈ ప్రపంచమంతా, మానవజాతి అంతా మన కుటుంబమేనని భావించాలి. ఇదే శిష్యలక్షణం.

# 3. విజ్ఞాపనం

#### 20. అబ్రాహాము విజ్ఞాపనం - ఆది 19,22-33

- 1. సొదొమ గొమొర్రా నగరాల ప్రజలు పాపకార్యాల్లో ఆరితేరిపోయారు. కనుక ప్రభువు ఆ పట్టణాలను నాశం చేయాలనుకొన్నాడు. అతడు ఈ సంగతిని తన భక్తుడైన అబ్రాహాముకి తెలియజేసాడు. అబ్రాహాము జాలిగొని ఆ దుష్టనగరాల తరపున దేవునికి విజ్ఞాపనం చేసాడు.
- 2. అబ్రాహాము దేవుని యొదుట నిల్చున్నాడు 18,22. అనగా దేవునికి ప్రార్థన చేసాడని భావం. సొదొమ నగరంలో దుర్జనులూ వున్నారు, సజ్జనులూ వున్నారు.

ప్రభువు ఆ నగరాన్ని నాశం చేస్తే సజ్జనులు కూడ చనిపోతారు. లోకానికి న్యాయాధిపతియైన దేవుడు దుర్జనులతో పాటు సజ్జనులను కూడ నాశం చేయడం ఏమి ధర్మం? కనుక అబ్రాహాము సొదొమ పట్టణాన్ని మన్నించమని దేవునికి మనవి చేసాడు. ప్రభువు న్యాయాన్ని అతనికే గుర్తుచేసాడు.

అ నగరంలో 50 మంది నీతిమంతులుంటే దాన్ని కాపాడమని అబ్రాహము అడిగాడు. దేవుడు సరేనన్నాడు. కాని ఆ పట్టణంలో అంతమంది పుణ్యాత్ములు లేరు. అబ్రాహాము తన సంఖ్యను 45కి తగ్గించాడు. 45 మంది మంచివాళ్లున్నా దేవుడు నగరాన్ని కాపాడతానన్నాడు. ఆ మొదట అబ్రాహాము తన సంఖ్యను నలభైకీ, ముప్పయికీ, ఇరవైకీ, పదికీ తగ్గించుకొంటూ వచ్చాడు. అబ్రాహము ఆరుసార్లు మనవి చేసాడు. భక్తి మంతులుంటే నగరాన్ని తప్పక కాపాడతానని దేవుడు ఆరుసార్లు ప్రమాణం చేసాడు. కాని ఆ వూరిలో పదిమంది పుణ్యాత్ములుకూడ లేరు. కనుక దేవుడు సొదొమ గొముర్రాలను భస్మం చేసాడు.

ఐతే సొదొమ నగరంలో నల్గరు భక్తిమంతులున్నారు. ఫాళ్లు లోతు, అతని భార్య, ఇద్దరు కూతుళ్లు. ఆ నల్గరి కోసం ప్రభువు పట్టణాన్ని కాపాడలేదు. ఆ నల్గరునీ కాపాడాడు. వాళ్లను నగరం నుండి బయటకు పంపిన పిదప దాన్ని తగలబెట్టాడు – 19.15. ఈ విధంగా అతడు తన న్యాయాన్ని నిలబెట్టుకొన్నాడు. దుర్మార్గులతో పాటు సన్మార్గులను నాశం చేయలేదు. దుర్మార్గులను శిక్షించి సన్మార్గులను వదలివేసాడు – 58,25. అందువల్ల అబ్రాహాము విజ్ఞాపనం వ్యర్థమైపోలేదు. నల్గరు పుణ్యాత్ములను కాపాడ్డం అనే పద్ధతిలో అది ఫలించింది.

3. విజ్ఞాపనమంటే, ఇతరుల కొరకు ప్రార్థనచేయడం. ఈ ప్రార్థన చేయదగింది. తరచుగా వాళ్లనూ వీళ్లనూ మన కొరకు ప్రార్థన చేయమని అడుగుతుంటాం. ఇతరులూ మన జపాలను అర్థిస్తుంటారు. ఒకరికొరకొకరు ప్రార్థన చేయడం అవసరం. జనులందరూ దేవుని బిడ్డలు కనుక ఒకరికొకరు అన్నదమ్ములూ అక్కచెల్లెళ్ళూ ఔతారు. కనుక అందరూ ఒకరికొరకొకరు ప్రార్థన చేస్తుండాలి.

సొదొమ గొమొర్రా ప్రజలు దుష్టలు. ఆ పట్టణాలే ఆ ప్రజలను నాశం చేయమని దేవునికి మొరపెట్టుకొన్నాయి. ఐనా అబ్రాహాము అలాంటి దుష్టనగరాల కొరకు కూడ మనవి చేసాడు. మన ప్రార్థన నుండి ఎవరినీ తొలగించకూడదు. మన శత్రువుల కొరకు కూడ జపం చేయాలి. దేవుడు మంచివాళ్లకూ చెడ్డవాళ్లకూ సమానంగా వాన కురిపించడం లేదా? – మత్త 5, 45.

నీతిమంతుని ప్రార్థన మహాబలమైంది అని చెప్తుంది యాకోబు జాబు – 5,16. అలాంటి ప్రార్థనను మనం తప్పకుండా తోడివారికొరకు వినియోగించాలి. మనజపం వల్ల ఎవరోవొకరు దేవుని కృపకు పాత్రులైతే అదే మహాభాగ్యం అనుకోవాలి. లోకంలో ఇన్ని రకాల సేవలున్నాయి. కాని ప్రార్థనాసేవకు మించిన సేవ లేదు.

#### 21. మోషే విజ్ఞాపనం - నిర్గ 32, 7-14

- 1. మోషే సీనాయి కొండ మీద 40 రోజులు ఉపవాస ముండి ప్రార్థన చేసాడు. దేవుని నుండి పది ఆజ్ఞలు పొందాడు. కాని అతడు 40 రోజులు దూరంగా కొండ మీద వుండిపోవడం వల్ల క్రింద వున్న ప్రజల్లో భక్తివిశ్వాసాలు నశించాయి. వాళ్లు మోషే అన్నయైన అహరోను చేత బంగారు దూడను చేయించుకొని దాన్ని కొలవడం మొదలెట్టారు. మనలను ఐగుప్తునుండి తోడ్కొని వచ్చిన దేవుడు ఇతడే అని చెప్పుకొన్నారు. దానికి బలులర్పించారు. అక్కడ కొండమీద దేవుడు మోషేను హెచ్చరించాడు. నీవు ఐగుప్తు నుండి తోడ్కొని వచ్చిన ప్రజలు మత బ్రష్టులై అన్య దైవాన్ని కొలుస్తున్నారు. త్వరగా క్రిందికి దిగివెళ్లు అని హెచ్చరించాడు. నేను ఈ జనాన్ని కాల్చి మసిచేస్తాను, నీవు నాకు అడ్డురావద్దు అని చెప్పాడు. ఆ సందర్భంలో మోషే దేవునికి విజ్ఞపన ప్రార్థన చేసాడు.
- 2. ఇక్కడ మోషే చేసిన ప్రార్థనలో నాల్గంశాలున్నాయి. 1. ప్రభువు ఎంతో కష్టపడి యిస్రాయేలీయులను ఐగుప్తు నుండి తోడ్కొని వచ్చాడు. వాళ్ళను ఇప్పుడు నాశం చేస్తే ప్రభువు కృషంతా బూడిదలో పోసిన కన్నీరు కాదా? ఐగుప్తులో అతడు చేసిన అద్భుతాలన్నీ వ్యర్థం కావా?
- 2. ఇప్పుడు ప్రభువు యిస్రాయేలీయులను చంపివేస్తే శ్రతువులైన ఐగుప్తీయులు ఏమనుకొంటారు? యావే వట్టి మోసగాడు. అతడు యిస్రాయేలీయులను ఐగుప్తు నుండి నడిపించుకొని వచ్చినట్లేవచ్చి వారిని మోసంతో కొండల్లో చంపివేసాడు అని ఆడిపోసుకోరా?
- 3. అబ్రాహాము, ఈసాకు యాకోబు అనే పితరుల భక్తిని జ్ఞప్తికి తెచ్చుకోవద్దా? వాళ్లు తనకు చేసిన పూజలను స్మరించుకోవద్దా? ఆ పుణ్యపురుషులను చూచి వాళ్ళ సంతానమైన ఈ దుష్ట ప్రజను మన్నించవద్దా?
- 4. ట్రభువు పూర్వం ట్రమాణాలు చేసాదు. అబ్రాహాము సంతాన్ని చుక్కల్లాగ, ఇసుక రేణువుల్లాగ లెక్కలకు అందని రీతిగా వృద్ధిచేస్తానన్నాడు. వాళ్ళకు కనాను మండలాన్ని ధారాదత్తం చేస్తానన్నాడు. ఇప్పుడు ఈ ట్రజలను చంపివేస్తే ఆ ట్రమాణాలు ఏలా నెరవేరతాయి? ఈ కారణాలన్నిటిని బట్టి అతడు ట్రజలను నాశం చేయకూడదు. ఇది మోషే విజ్ఞాపనం. ఈ ట్రార్థనను ఆలించి ట్రభువు తన మనస్సు మార్చుకొన్నాడు. యిస్టాయేలీయులను శిక్షించకుండ పదలివేసాడు.
- 3. ఇక్కడ మోషే శీలాన్ని జాగ్రత్తగా గమనించాలి. ప్రభువు యిస్రాయేలీయులను చంపివేసి మోషే నుండి క్రొత్తజాతిని పుట్టిస్తానన్నాడు 32,10. దీనితో మోషే జాతిపిత కావచ్చు. అబ్రాహాము స్థానాన్ని తాను పొందవచ్చు. నేల మీద తన పేరు శాశ్వతంగా నిల్చిపోతుంది. కాని మోషే స్వార్థం లేని మహానాయకుడు. అతనికి కావలసింది స్వీయకీర్తి కాదు. ప్రజల క్షేమం. అతడు ప్రజల కొరకు జీవించిన నాయకుడు. ఆ జనులను సేవించి వారికి సేవలు చేయడం అతని లక్ష్మం. ఆ ప్రజలు నాశమైపోతే ఇక తానెందుకు, తన

నుండి ఫుట్టబోయే నూత్న జాతియెందుకు? కనుక అతదు ప్రజలను కాపాదమని ప్రభువుకి విన్నపం చేసాడు. ఒకవేళ దేవుడు తన మొరను అలించకపోతే తన పేరును జీవగ్రంథం నుండి కొట్టివేయమని కోరాడు – 32,32. స్వార్థం లేని, (పేమతో గూడిన ఆ మహాభక్తుని) ప్రార్థనను ప్రభువు ఆలించాడు. ఈలాగే మనంకూడ స్వార్థం లేకుండ తోడి ప్రజలను (పేమించినపుడు వారి కొరకు మంచి విజ్ఞపనను చేస్తాం. దేవుడు మన మనవిని ఆలిస్తాడు. ఇరుగుపొరుగువారి కొరకు విజ్ఞపనం చేసేపుడు మోషేను మనం ఆదర్శంగా తీసికోవాలి.

# 22. యిర్మీయా విజ్ఞాపనం – యిర్మీ 42,1-6

- 1. యిర్మీయా కాలంలో పాలస్తీనా దేశపు రాజకీయ పరిస్థితులు అల్లకల్లోలంగా పుండేవి. 587లో బాబిలోనియా రాజైన నెబుకద్నెసరు యూదులను ఓడించి యొరూషలేమునీ దేవాలయాన్నీ తగలబెట్టాడు. యూదులను బాబిలోనియాకు బందీలనుగా కొనిపోయాడు. కొందరు పేదజనులూ యిర్మీయా డ్రవక్తా పాలస్తీనా దేశంలోనే వుండిపోయారు. బాబిలోనీయులు యూదాకు అధికారిగా నియమించిన గెదల్యాను యిష్మాయేలు చంపివేసాడు. యోహానాను అతని అనుచరులు ఈ యిష్మాయేలును పట్టుకోజూచారు. కాని అతడు తప్పించుకొని పారిపోయాడు. అటుతర్వాత యోహానాను బృదంవాళ్ళు గెదల్వా వధకు బాబిలోనీయులు తమ్ము శిక్షిస్తారేమోనని భయపడి ఈజిప్టుకి పారిపోగోరారు. కాని అలా పారిపోక ముందు వాళ్లు యిర్మీయాను డ్రార్థన చేసి దేవుని చిత్తమేమిటో తెలిసికొమ్మని అడిగారు. డ్రవక్త వారి తరపున విజ్ఞాపనం చేయడానికి అంగీకరించాడు.
- 2. యోహానాను బృందం ప్రవక్త తెలియజేసిన దేవుని చిత్తానికి కట్టపడి వుంటామని బాస చేసింది. వారి భావాల ప్రకారం ప్రవక్త ఓవైపున దేవుని మనిషీ, మరోవైపున ప్రజల మనిషీకూడ. అతడు దేవునికి ప్రార్థన చేసి దేవుని చిత్తాన్ని తెలిసికొనేవాడు. దేవుడే అతనికి తన సంకల్ఫాన్ని తెలియజేస్తాడు. ఆ దైవసంకల్ఫాన్ని అతడు ప్రజలకు తెలియజేస్తాడు. అతడు దేవుని "నోరు". అనగా దేవుని సందేశాన్ని ప్రజలకు తెలియజెప్పేవాడు.

ద్రవక్త ద్రజల మనిషికూడ. అతడు ద్రజల కష్టసుఖాలనూ సమస్యలనూ గ్రహిస్తాడు. వాటిని దేవునికి విన్నవిస్తాడు. ద్రజల ద్రతినిధిగా దేవుని ముందు నిలుస్తాడు. దేవునికి మానవులకీ నడుమ మధ్యవర్తిగా వుంటాడు. దేవుడిచ్చే జవాబుని స్వీకరించి ద్రజలకు తెలియజేస్తాడు. ఈ కారణాల వల్లనే ఇక్కడ ఈ యూదబృందం యిర్మీయాను ప్రార్థన చేయమని అడిగింది.

యిర్మీయా మనవి చేయగా దేవుడు పదిరోజులైన పిమ్మట అతనికి జవాబిచ్చాడు – 42,7. ప్రభువు సమాధానమేమిటంటే, యోహానాను బృందం ఈజిఫ్జకు పారిపోగూడదు. యూదా దేశంలోనే వుండిపోవాలి. బాబిలోనీయుల బారినుండి ప్రభువే వారిని కాపాడతాడు. కాని ప్రభువిచ్చిన ఈ సమాధానం యోహానాను బృందానికి నచ్చలేదు. వాళ్లు మొట్టమొదట యిర్మీయా తెలియజేసిన ప్రభువు చిత్తానికి కట్టుపడి వుంటామని ప్రమాణం చేసారు. కాని కడన తమ మాట నిలబెట్టుకోలేదు. ప్రభువు చిత్తానికి విరుద్ధంగా ఈజిఫ్జకు వెళ్ళిపోయారు. యిర్మీయాను కూడ బలవంతంగా తమ వెంట లాగుకొనిపోయారు – 43,6. ఇదివాళ్ళ దుష్టవర్తనం.

3. మనం విజ్ఞపన ప్రార్థన చేసేపుడు ప్రజల తరపున దేవునికి విన్నపాలు చేస్తాం. ప్రజల పక్షాన దేవుని యొదుట మధ్యవర్తిగా నిలబడతాం. ఈసమయంలో మన లాభం మనం చూచూకోగూడదు. ఎవరి తరపున ప్రభువికి మనవి చేస్తున్నామో వారి ప్రయోజనాన్ని మాత్రమే లెక్కలోకి తీసికోవాలి. ఒకోసారి మనం ప్రార్థన చేస్తే జనం మన మాట వినరు. మన మీద తిరగబడతారు. మనకు కీడు చేయగోరతారు కూడ. ఐనా మనం మాత్రం చిత్తశుద్ధితో, స్వార్థం లేకుండా, వాళ్ళ తరపున ప్రార్థన చేయవలసిందే. పైన పేర్కొన్న వేదవాక్యాల్లో యిర్మీయా ఈలాగే ప్రవర్తించాడు.

#### 23. ఓనియాసు విజ్ఞాపనం - 2 మక్క 15,11-16

- 1. అంటియోకస్ ఎపిఫానీస్ అనే గ్రీకురాజు యూదులను హింసింపసాగాడు. యూదజాతినీ వారి నగరాన్నీ దేవాలయాన్నీ నాశం చేయాలని అతని కోరిక. యూదా మక్కబీయుడు ఆ రాజును ఎదిరించి ధైర్యంగా పోరాడసాగాడు. అంటియోకస్ రాజు నికానోరు అనే సైన్యాధిపతిని యెరూషలేము మొదికి పంపాడు. యూదా అతనితో యుద్ధానికి తలపడ్డాడు. ఆ సందర్భంలో అతడు తన సైనికులకు ధైర్యం కలగడానికి తాను చూచిన ఓ దర్శనాన్ని వారికి ఈ క్రింది రీతిగా వివరించి చెప్పాడు.
- 2. ఓనియాసు అనే భక్తి గల ప్రధాన యాజకుని (గీకులు హత్య చేసారు. ఈ ఓనియాసు (గీకుల మీద యుద్ధానికి తలపడిన యూదాకు దర్శనంలో కన్పించాడు. అతడు చేతులు చాచి యూదజాతి కొరకు దేవునికి మనవిచేస్తున్నట్లుగా కన్పించాడు. యూదా తన్మయత్వంతో అతనివైపు చూస్తున్నాడు. అంతలో ఆ దర్శనంలో మరో వ్యక్తి కన్పించాడు. అతడు వృద్ధడు. ఠీవీ తేజస్సూ కలవాడు. ఓనియాసు ఆ రెండవ వ్యక్తిని యూదాకు పరిచయం చేస్తూ ఇతడు యిర్మీయా ప్రవక్త. యూదులను గాధంగా (పేమించేవాడు. ఆ ప్రజల కొరకూ పరిశుద్ధ నగరం కొరకూ ప్రార్థన చేసేవాడు అని చెప్పాడు. అప్పుడు యిర్మీయా తన కుడిచేతిని చాచి సువర్ణ ఖడ్గాన్ని యూదాకు ఐహూకరించాడు. ఈ కత్తిని దేవుడే నీకు కానుకగా పంపాడు. నీవు దీనితో శత్రువులను హతమార్చు అని చెప్పాడు. ఇది దర్శనం. యూదాకు దైవబలముందని ఈ దర్శనం భావం. భక్తులైన ఓనియాసు యిర్మీయా మొదలైనవాళ్ళు అతని తరపున ప్రార్థనం చేస్తున్నారు.

కనుక యూధా ధైర్యంగా శత్రువులను ఎదుర్కోవచ్చు. యూద సైనికులును అతని పక్షాన్ని అవలంబించి గ్రీకులతో పోరాడవచ్చు. విజయం వారిదేనని భావం.

3. ఓనియాసు యిర్మీయా చాలాకాలం పాటు యూదులకు సేవలు చేసినవాళ్లు. చనిపోయాక గూడ ప్రజల కొరకు విజ్ఞాపనం చేసారు. ఈ మహానుభావులు నేదు మన విజ్ఞాపనకు ఆదర్శంగా వుంటారు. మనం ఏ ప్రజల కొరకు కృషి చేస్తున్నామో, వారి కొరకు దేవునికి విజ్ఞాపనం చేస్తుండాలి. విద్యాసంస్థల్లో ఆస్పత్రుల్లో సాంఘిక సేవా సంస్థల్లో పనిచేసేవాళ్లు అక్కడివారి కొరకు దేవునికి మనవి చేయాలి. విచారణల్లో పనిజేసేవాళ్లు అక్కడి ప్రజల కొరకు ప్రార్థన చేయాలి. మనం ఎవరితో కలసి జీవిస్తున్నామో వారికొరకు మొట్టమొదట జపం చేయాలి. అటుపిమ్మట మన బంధుమిత్రులూ తోడి పనివాళ్లూ సహచరులూ మొదలైన వాళ్లందరి కొరకూ ప్రార్థన చేయాలి. ఎప్పుడూ ఇతరుల మీద మనకు గల (పేమా, ఇతరుల కొరకు మనం చేసే ప్రార్థనా కలసిపోతూండాలి.

#### 

- 1. యెహెజ్కేలు మంచి ప్రవక్తల లక్షణాలు చెప్తున్నాడు. యుద్ధకాలంలో మంచి సైనికులు కోటగోడకు కావలి కాస్తారు. శత్రువులు దానిలో కన్నం వేయకుండా వుండేలా జాగ్రత్త పడతారు. ఒకవేళం కన్నం పెడితే దాన్ని వెంటనే పూడుస్తారు. అలాగే మంచి ప్రవక్త ప్రభువు కోపకాలంలో జాగ్రత్తగా వుంటాడు. ప్రభువుశిక్ష ప్రజల మీద పడకుండ వుండేలా చూస్తాడు. ప్రజల కొరకు ప్రార్థన చేసి దేవుని కోపాన్ని తొలగిస్తాడు.
- 2. యుద్ధకాలంలో సైనికులు నగర ప్రాకారానికి కావలి కాస్తారు. శత్రువులు దానికి కన్నం పొడిచి కోటలోనికి డ్రవేశింపజూస్తారు. కనుక సైనికుల సర్వశక్తుల ఆ గోడను కాపాడజూస్తారు. ఒకవేళ విరోధులు గోడకు కన్నం పొడిస్తే శౌర్యవంతులైన సైనికులు ఆ రంధం దగ్గరే నిల్చుండి విరోధులను ఎదుర్కొంటారు. ప్రాణాలకు తెగించి పోరాడతారు. సాధ్యమైనంత త్వరలో రంధ్రాన్ని పూడుస్తారు.

ఇక్కడ యిస్రాయేలీయుల మోదికి ఎత్తివచ్చే శత్రువు ప్రభువే. వాళ్ళు అతని యాజ్ఞలు మీారారు కనుక పూర్వం వారికి రక్షకుడుగా వున్న ప్రభువే ఇపుడు శిక్షకుడుగా మారిపోతాడు. కనుక ప్రభువ "నేనే మీాకు శత్రువు నౌతాను. నా కత్తిదూసి మీాలో మంచివారినీ చెడ్డవారినీ గూడ వధిస్తాను" అని పల్కాడు – యెహె 21, 3–4.

ఈ పరిస్థితుల్లో ప్రవక్త మంచి సైనికుల్లాగ ప్రజలను రక్షించాలి. అతదు ప్రజల తరపున ప్రభువుకి ప్రార్థన చేయాలి. దేవుడు తన కోపాన్ని ఉపసంహరించుకొని శాంతచిత్తుడు కావాలని మనవి చేయాలి. ప్రజలు తమ పాపాలకు పశ్చాత్తాప పడుతున్నారు. కనుక ప్రభువు వారిని శిక్షింపక వదలివేయాలని విజ్ఞాపనం చేయాలి.

- ఓ వైపున ప్రజలు మూర్బలై ప్రవక్తను హింసిస్తారు. యిర్మీయాను ఈలాగే హింసించారు. మరోవైపున దేవుని కోపం అతని మీద రగులుకొంటుంది. అతడు తాను చేయని పాపాల కొరకు శిక్షను అనుభవించవలసి వస్తుంది. పూర్వం బాధామయ సేవకుడు ఈలాగే ప్రజల కొరకు శిక్షను అనుభవించాడు. "ప్రభువు మనందరి దోషాలను అతనిపై మోపాడు" యెష 53,6. కనుక ప్రభువు కోపకాలం ప్రవక్తకు పరీక్షకాలం. అతడు రేయింబవళ్ళు ప్రజలకు కావలివాడుగా మెలుగుతుందాలి యెహె 33,7.
- 3. పైన అబ్రాహాము, మోషే, యిర్మీయా, యెహెజ్మేలు మొదలైన ప్రవక్తల విజ్ఞాపన ప్రార్థనలను పరిశీలించాం. ఈ మహానుభావులంతా ప్రజల పట్ల బాధ్యత కలవాళ్లు. కనుక తమ బాధ్యతకొద్ది వాళ్లు ప్రజల కొరకు విన్నపాలు చేసారు. మనం కూడ ఏయే బృందాలకు బాధ్యులమో వారి తరపున దేవునికి విన్నపాలు చేయాలి. సైనికులు కన్నం బదకుండా కోటగోడను కాపాడినట్లే మనంకూడ మన ప్రార్థనలతో మన జనాన్ని కాపాడాలి. ఇది మన పూచీ.

అబ్రాహాము మోషే మొదలైనవాళ్లు దేవుని స్నేహితులు, దైవభక్తులు. కనుక ప్రభువు వాళ్ల మనవిని సత్వరమే ఆలించాడు. మన భక్తిని బట్టీ, పుణ్య జీవితాన్ని బట్టీ, దేవుడు మన మనవిని వింటాడు. మన తరపున మనం భక్తితో జీవించాలి.

మనం మొదట మన అధీనంలో వున్న ప్రజల కొరకు విన్నపాలు చేయాలి. ఎందుకంటే వాళ్ళకు మనం కావలివాళ్ళం. అటుపిమ్మట అందరు ప్రజల కొరకు దేవుణ్ణి వేదాలి. దేవుడు ప్రధానంగా కోరేది సోదర (పేమ. ఈ యాజ్ఞ వల్ల మనం ఎల్లరి కొరకు ప్రార్థన చేయ బాధ్యులం.

## 4. దేవుని పట్ల నిజాయితీ

#### 25. వట్టిపోయిన నది - యిర్మీ 15, 18.

1. దేనిపట్ల మనకున్న నిజాయితీ ఏపాటిదా అని భక్తులు ఎప్పుడూ తమ్ముతాము పరిశీలించి చూచుకొంటూండాలి. మనం ప్రభువుతో మనసు విప్పి మాట్లాడుతూండాలి. మన కష్టసుఖాలను ప్రార్థనారూపంలో అతనితో చెప్పుకొంటూండాలి. యిర్మీయా ఈలా చేసాడు. ఇక్కడ ప్రపక్త తన దైవసేవను గూర్చి తలపోసికొంటూన్నాడు. ఒకప్పుడు దైవవాక్కు తనకు విన్పింపగా దాన్ని భుజించి అనందించాడు – 15,18. అప్పుడు ప్రభువు తనకు దగ్గరగా వున్నట్లే అనిపించింది. దేవుడు తన్ను ప్రవచనం చెప్పడానికి పిల్చాడని నమ్మాడు. కాని యిప్పుడు తాను కష్టాల్లో చిక్కుకొంటే ప్రభువు తన్ను పట్టించుకోవడం లేదు. వేసవి రాగానే వట్టిపోయిన నదిలాగ అతడు నమ్మదగనివాడుగా కన్పిస్తున్నాడు. ప్రభువు తనకు జీవజలాల బుగ్గలాంటివాడు కావడంలేదు – 15, 18.

2. ఇక్కడ కష్టాల్లో ప్రభువు తన్ను చేయి విడిచాడని యిర్మీయా మొరపెడుతున్నాడు. రాజులు అతన్ని హింసించారు. ప్రజలు అతన్ని తృణీకరించారు. తోడి ప్రవక్తలు అతన్ని గేలిచేసారు. ఇవి యిర్మీయా శ్రమలు. ఈ శ్రమల్లో దేవుడు యిర్మీయాను చేయి విడచినట్లుగా కన్పిస్తున్నాడు. కనుక దేవుడు వేసవిలో వట్టిపోవడంచే నమ్మదగనిదిగా వుండే నదిలాంటి వాడని ప్రవక్త నిందించాడు.

ఇక్కడ "నమ్మదగని నది" అనే వుపమానం భావం ఇది. ఓ నది వుంది. అది వానకాలం నిండి పారుతూండేది. (ప్రయాణీకులు దాని దగ్గరికి వెళ్ళి నీళ్లు (తాగి దప్పిక తీర్చుకొనేవాళ్లు. కాని యిదేనది యెండ్లకాలం రాగానే యెండిపోయింది. ఈ సంగతి (ప్రయాణీకులకు తెలియదు. వాళ్లు ఎండ్లకాలం (ప్రయాణం చేస్తూ మామూలుగా పోయినట్లే నీటి కోసం మళ్ళా దాని దగ్గరికి పోగా అది వట్టిపోయి వుంది. బాటసారులకు ఆశాభంగం కలిగింది. అది వాళ్ళను మోసగించింది. అలాగే (ప్రభువు కూడా యిర్మీయాను ఒకప్పుడు ఆదరించాడు. తానతనికి పొంగిపారే నదిలాంటి వాడయ్యాడు. కాని యిప్పుడు తాను కష్టాల్లో వుంటే దేవుడు తన కోపు తీసికోవడం లేదు. అతడు ఎండిపోయిన నదిలా తయారై తనకు ఆశాభంగం కలిగించాడు. తన నమ్మకాన్ని వమ్ముజేసాడు. కనుక (ప్రవక్తకు తీరని మనస్తాపం కలిగింది. అతని పుండు మానని గాయంలా వుంది – 15,18. అతనికి (ప్రభుదర్శనం లభించడం లేదు. చీకట్లో తిరుగాడుతున్నాడు. తాను ఇప్పుడు ఏటివొడ్డున పెరిగే చెట్టులాలేడు. ఎడారిలో చౌటిప(రలో ఎదిగే ముండ్లతుప్పలా వున్నాడు – 17,5–8. ఈ విధంగా యిర్మీయా ఇక్కడ తన భౌతిక బాధనీ ఆధ్యాత్మిక వేదననీ వొలకబోసికొన్నాడు.

3. దేవుడు కొన్నిసార్లు మనలను ఆదరిస్తాడు. అప్పుడు మనకు ఆనందం కలుగుతుంది. సింహాసనం ఎక్కినట్లుగా వుంటుంది. కాని కొన్నిసార్లు అతడు మనలను చేయి విడుస్తాడు. అప్పుడు మనకు దుఃఖం కలుగుతుంది. గద్దెమిాది నుండి క్రింద పడిపోయినట్లుగా వుంటుంది. కాని బాధాకాలంలో భక్తుడు భగవంతుణ్ణి విడనాడకూడదు. తన కష్టాలను ఆ ప్రభువుముందు విన్నవించుకొంటూ అతన్నే నమ్ముకొని వుండాలి. అతన్ని పరిత్యజిస్తే ఇక మనకు దిక్కెవరు? అతనితో హృదయం విప్పి మాట్లాడకపోతే మరెవరితో మాట్లాడతాం? కష్టసుఖాల్లోను మనలను భరించే తండ్రి అతడు కాడా? ఇక్కడ యిర్మీయా ప్రవర్తించిన తీరు కష్టకాలం వచ్చినపుడు మనం దేవునిపట్ల ఏలా మెలగాలో నేర్పుతుంది.

#### 26. నీవు నన్ను చెరిచావు - యిర్మీ 20, 7

1. యిర్మీయా ప్రభువుని వేసవిలో వట్టిపోవడం వల్ల నమ్మదగనిదిగా వుండే నదితో పోల్చాడు – 15.18. ఇక్కడ పురుషుడు కన్యను మోసగించి చెరచినట్లుగా దేవుడు తన్ను నమ్మించి చెరచాడని చెప్తున్నాడు. తన అజ్ఞానాన్ని అసరాగా తీసికొని ప్రభువు తన్ను వంచించాడని నుడువుతున్నాడు. ఈ సందర్భంలో ప్రవక్త వాడిన "మోసగించు" అనే క్రియకు హిబ్రూ భాషలో చెరచడం, మోసగించడం అనే రెండర్థాలు వున్నాయి.

2. ఈ వుపమానం భావం ఇది. ఓ పురుషుడు ఓ కన్యను నమ్మించాడు. ఆమె అతని మాటలు విని మోసపోయింది. కడన అతడు ఆమెను చెరచాడు. ఆమె నా తెలివితక్కువ తనం వల్లనే నేను నష్టపోయాను కదా అని విచారించింది. ప్రభువు కూడ తనతో ఈలాగే ప్రవర్తించాడని యిర్మీయా భావం. కాని ప్రభువు అతన్ని ఏలా మోసగించాడు? ఏలా చెరిచాడు?

యిర్మీయాకు ప్రవక్త కావాలన్న కోరిక ఏమోలేదు. అతడు లేత ప్రాయంలో వున్నపుడే ప్రభువు అతన్ని ప్రవచనం చెప్పదానికి పిల్చాడు. యిర్మీయా అందుకు అంగీకరించలేదు. నేను బాలుణ్ణి. ఏలా మాటలాదాలో నాకు తెలియదు అని తప్పించుకోజూచాడు– 1,6. ప్రజలు తన మాటలు వినరనీ తన్ను నానా హింసలకు గురిచేస్తారనీ యిర్మీయాకు తెలుసు. కనుకనే అతడు ఆ పనినుండి తప్పుకోజూచాడు.

కాని ప్రభువు అతన్ని వదిలిపెట్టలేదు. నీవు మాతృగర్భంలో రూపొందక మునుపే నేను నిన్ను ఎన్నుకొన్నాను. నిన్ను జాతులకు ప్రవక్తగా నియమించాను. ఇప్పుడునీవు నేను బాలుణ్ణని చెప్పవద్దు. నేను పంపేవాళ్ళ వద్దకు నీవు వెళ్లాలి. నేను చెప్పమన్న సంగతులన్నీ వాళ్ళకు చెప్పాలి. నేను నీకు తోడుగా వుండి నిన్ను కాపాడుతూంటాను. నీవు భయపడ నక్కరలేదు అన్నాడు – 1,5.8. ఈ విధంగా ప్రభువు అతన్ని నమ్మించి ప్రవక్తను చేసాడు. పైగా అతడు తన పలుకును తీసి యిర్మీయా నోటిలో పెట్టాడు. అతనగా అతన్ని ప్రవక్తగా ద్రువపరచాడు– 1,9.

ఇదంతా చాలదో అన్నట్లు ప్రభువు అతనితో నేను నిన్ను సురక్షిత నగరంలాగాను, ఇనుప స్తంభం లాగాను, ఇత్తడి తలుపులాగాను చేస్తాను. శత్రువులు నిన్నెదిరిస్తారు గాని జయించేలేరు. నేను నీకు తోడుగా వుండి నిన్ను కాపాడుతూంటాను అని అభయమిచ్చాడు – 1,18–19. ఈ మాటలన్నీ నమ్మి యిర్మీయా ప్రభువు ప్రపక్త కావడానికి అంగీకరించాడు. దేవుడు తన్ను కాపాడతాడులే అనుకొన్నాడు. కాని తీరా రాజులూ నాయకులూ ప్రజలూ తన్ను హింసించడానికి పూనుకోగా ప్రభువు అతనికి సాయంజేయడానికి రావడం లేదు. అతడు ఏకాకి అయ్యాడు. కనుక ప్రవక్త విసిగిపోయి ప్రభువు తన్ను మోసగించాడనీ, చెరచాడనీ ఫిర్యాదు చేసాడు. మొదట తన్ను నమ్మించి ఇప్పుడు గోతిలో త్రోసాడని పల్కాడు. తన తెలివితక్కువతనం వల్లనే తాను నాశమై పోయానని దుఃఖించాడు. బాధల్లో వున్నవాళ్లు ఎవరైనా ఈలాగే మాట్లడతారు కదా!

3. ప్రభువు మీద సుమ్మర్లు పడ్డంవేరు. నిరాశ చెంది అతన్ని పరిత్యజించడం వేరు. యిర్మీయా ఎన్ని కష్టాలు వచ్చినా ప్రభువుని విడనాడలేదు. "ప్రభూ! బాలాధ్యుడవూ వీరుడవూ ఐన నీవు నా పక్షాన వున్నావు. నన్ను హింసించే వాళ్లు ఓడిపోయి శాశ్వతావమానం తెచ్చుకొందురు గాక! నేను నావ్యాజ్యాన్ని నీకు అప్పగించాను. నీవు నా విరోధులకు డ్రుతీకారం చేయగా నేను చూతును గాక" అని పల్కాడు – 20, 11–12. ఈ యిర్మీయా భక్తివిశ్వాసాలు మనకు కూడా అలవడితే ఎంత బాగుంటుంది! ఆపదలు వచ్చినపుడు డ్రుభువు మీద సుమ్మర్లు పడవచ్చు. అతనిముందు మన కోపతాపాలు వెళ్ళగ్రక్కవచ్చు. కాని అతన్ని విడనాడ్డం మాత్రం భావ్యం కాదు.

# 27. హృదయంలోని అగ్ని - యిర్మీ 20,9

- 1. యిర్మీయా కాలంలో యూదులకు ఫ్లోరవిపత్తు దాపురించింది. బాబిలోనియా రాజునెబుకద్నెసరు యెరూషలేమునీ దేవాలయాన్నీ ధ్వసంచేసి యూదులను బాబిలోనియాకు బందీలనుగా కొనిపోయాడు. ఈ శ్రమలను అనుభవించడానికి ప్రజలను సిద్ధం చేయడమే యిర్మీయా పని. కాని ప్రజలు అతని సేవలను అంగీకరించలేదు. అతని వుపదేశాన్ని వినలేదు. అతని బాధలన్నీ బూడిదలో పోసిన పన్నీరయ్యాయి. అప్పుడతనికి నిరుత్సాహం కలిగింది. ప్రవక్తగా తన బాధ్యతను వదలి వేద్దామనుకొన్నాడు. ప్రజలకు ప్రభువు సందేశం విన్పించడం మానివేద్దామనుకొన్నాడు. కాని యీలా మానివేద్దామనుకొన్నా మానివేయలేక పోయాడు. ఆ సందర్భంలో అతడు పల్కిన వాక్యమిది.
- 2. ప్రజలు ప్రవక్త బోధ వినలేదు. అతన్ని హింసించి బాధించారు 20,8. అతని నోరు మూయింప జూచారు. కనుక యిర్మీయాకు నిరాశ కలిగింది. ఇకమోదట ప్రభువు సందేశం చెప్పకుండ వుంటాననుకొన్నాడు. కాని అతడు తనలో తాను ఈలా నిశ్చయించుకొని మెదలకుండ వుండిపోలేదు. తన వుద్దేశాన్ని ప్రభువుకి తెలియజేసాడు. అతని ముందు మనసు విప్పి మాట్లాదాడు. ప్రార్థనారూపంలో తన గోడు ప్రభువుకి విన్పించుకొన్నాడు.

యిర్మీయా తన మనసులోని భావాన్ని ప్రభువుకి విప్పి చెప్తే ఏం జరిగింది? ప్రభువు వాక్కు అతని హృదయంలో అగ్నిలా మండజొచ్చింది. కుమ్మరి ఆవంలాగ అతని హృదయం గనగన మండింది. ఎన్ని కష్టాలొచ్చినా సరే ప్రభువు సందేశాన్ని మాత్రం విన్పించి తీరాలి సుమా అనే కోరిక అతని అంతరాత్మలో మొలకెత్తింది. ఆ భక్తుడు తన హృదయంలోని దివ్యవాక్కునీ ఆ వాక్కుని ప్రకటించాలనే కోర్కెనీ అణచివేయ జూచాడు. కాని ఆ వాక్కు అతనికి లొంగలేదు. అతి ప్రభువు వాక్కు కదా! కనుక అది యేదో విధంగా అతని గుండెలు చీల్చుకొని బయటికి రాబోయింది. అతనికి లొంగకుండా అతని నోటివెంట వెలుపలికి దుముకబోయింది. ఇక అతడు ప్రభువు వాక్యాన్ని తన హృదయంలో అదిమిపట్టి వుంచలేకపోయాడు. దాన్ని ప్రకటించక తప్పదని గ్రహించాడు. ప్రభువు పేరు మీదుగా బోధచేసి తీరవలసిందేనని నిర్ణయించుకొన్నాడు. ఈ సంగతిని ప్రభువుతో

చెప్పాడు. ప్రజలు పెట్టే హింసనూ వాళ్లు చేసే ఎగతాళినీ సహించైనా సరే వాక్యబోధ చేస్తానని ప్రభువుకి మాటయిచ్చాడు. ఇదంతా ప్రార్థనా రూపంలో జరిగింది.

ఇక్కడ మనం ప్రపక్త బాధను అర్థం చేసికోవాలి. అతని నిజాయితీని చిత్తశుద్ధినీ మెచ్చుకోవాలి. అతదు దేవుని యెదుట మనసు విప్పి మాట్లాడ్డాన్ని హర్వించాలి. ఆ భక్తుడు దేవునితో నీవు మోసం చేసే నదిలాంటివాడివి అన్నాడు. నమ్మించి కన్నెను చెరిచే మోసగాడి లాంటివాడివి అన్నాడు. తన బాధంతా ఒలకబోసికొన్నాడు. అతదు దేవుణ్ణి గాధంగా అనుభవానికి తెచ్చుకొన్నవాడు కనుకనే ఆ ప్రభువుతో అరమరికలు లేకుండా మాట్లాడగలిగాడు. దైవభక్తి కలవాళ్ళు దేవునితో ధైర్యంగా మాట్లాడతారు. అతనితో వాదిస్తారు. అతన్ని సవాలు చేస్తారు, నిందిస్తారు. కాని ఈ భక్తులు కడవ దేవుణ్ణి విడనాడరు. దేవునికి అంటిపెట్టుకొని వుంటారు. దేవుణ్ణి తమ చిత్తానికి లొంగదీసికోరు. తామే దేవుని చిత్తానికి లొంగుతారు.

3. ఈ యిర్మీయాలాగ మనం కూడ చిత్తశుద్ధితో, హృదయపూర్వకంగా దేవునికి సేవలు చేయాలి. ఆ సేవలో అతడు పంపే కష్టాలను గూడ భరించాలి. అతని నుండి పారిపోవాలనుకోవడానికి బదులుగా అతనికింకా సన్నిహితులం గావాలి. అతని ఆజ్ఞను త్రోసి పుచ్చడానికి బదులుగా అతనికింకా విధేయులం కావాలి.

మనలను హింసించేవారి కొరకు ప్రార్థన కూడ చేయాలి. యిర్మీయా యిలా జపించాడు. అతడు దేవునితో "ప్రభూ! నేను నీ సమక్షంలో నిలచి నన్ను హింసించేవారి పక్షాన నీకు మనవి చేసాను. నీ కోపాన్ని శాంతింపజేసాను. నీవీ సంగతి జ్ఞప్తికి తెచ్చుకో" అని పల్కాడు – 18,20. మన ప్రవర్తనం కూడ ఈలాగే వుండాలి.

# 28. సమరయ స్ట్రీ

యోహా 4,4-26.

యోహాను సువిశేషంలో క్రీస్తు సమరయ స్త్రీని కలసికొన్న కథ వస్తుంది. ఈ కథ చాల సత్యాలను బోధిస్తుంది. రచయిత ఈ వుదంతాన్ని నాటకీయ శైలిలో రచించాడు. బైబులు పండితులు ఈ సంఘటనాన్ని చాల ఘట్టాల క్రింద విభజిస్తారు. మనం దీన్ని 6 ఘట్టాలుగా విభజించి పరిశీలించి చూద్దాం.

# 1. ప్రభువు ఆ స్ట్రీని కలసికోవదం, 4-9 వచనాలు

క్రీస్తు సమరయ మండలం గుండా ప్రయాణం చేస్తూ సుఖారు అనే గ్రామం చెంతకు వచ్చాడు. అక్కడ పూర్వం యాకోబు త్రవ్వించిన బావి వుంటే దాని వొడ్డన చతికిలబడ్డాడు. అది మధ్యాహ్నసమయం కావడం చేత అతడు బాగా అలిసిపోయి వున్నాడు. అతనికి దాహం వేసింది. అంతలో సమరయ స్త్రీ ఆ బావిలో నీళ్ళు చేదుకోవడానికి రాగా క్రీస్తు ఆమెను త్రాగడానికి నీళ్ళీయమని అడిగాడు. దీనితో వాళ్లిద్దరికీ సంబాషణం ప్రారంభమైంది. ఇక్కడ ప్రభువు దాహం భౌతికమైంది మాత్రమే కాదు, ఆధ్యాత్మికమైనది కూడ. అతడు నరులను రక్షించడానికి ఎప్పుడూ దాహం గొంటూనే వుంటాడు. ఇక్కడ్ష ఈ సమరయ మహిళను పాపం నుండి రక్షించడానికి దాహం గొన్నాడు. తరువాత నరులను రక్షించడానికి సిలువ మీద కూడ దాహం చెందుతాడు – యోహో 19, 28.

ఓ యూదుడు తన్ను నీళ్లీయమని అదగదం చూచి ఆవిద విస్తుపోయింది. యూదులూ సమరయయులూ ఒకేజాతివాళ్లయినా బాబిలోనియా (ప్రవాసానంతరం విడిపోయారు. పరస్పర వైరాలు పెంచుకొన్నారు. ఒకరి నుండి ఒకరు ఇచ్చిపుచ్చుకొనేవాళ్ళు కాదు. ఒకరి యిండ్లల్లో ఒకరు తిని (తాగేవాళ్ళు కాదు. అందువల్ల (క్రీస్తు తన చేతినీళ్ళు (తాగుతాడా అని ఆమె ఆశ్చర్యపడింది. (క్రీస్తు యూదుడు కావడం చేత అతనిపట్ల ఆమెకు ఓ రకమైన అనిష్టభావం ఏర్పడింది. కనుక మొదటలో అతనిలో మెస్సీయాను గుర్తించలేకపోయింది. తరచుగా దేవుడు మనకు తోడినరుల్లో సాక్షాత్కరిస్తుంటాడు. కాని కొన్ని కారణాల వల్ల ఆ నరుల పట్ల మనకు అనిష్ట భావం పుడుతుంది. అందుచే వాళ్ళల్లో దేవుడ్డి గుర్తించలేక పోతుంటాం. అలా దైవదర్శనాన్ని కోల్పూతూంటాం. ఇక్కడ యీమె వుదంతంలో అచ్చంగా ఇదే జరిగింది.

## 2. ప్రభువు ఆ స్ట్రీ తన్ను గుర్తుపట్టాలని కోరాడు, 10-12.

క్రీస్తు ఆ మహిళ నుండి రెండంశాలు కోరాడు. మొదటిది, దేవుని వరమైన తన్ను ఆమె గుర్తుపట్టాలని. రెండవది తననుండి జీవజలం అడుగుకోవాలని. ఈనాడు మనం కూడ తన్ను గుర్తుపట్టాలనీ, తన నుండి జీవజలం అడుగుకోవాలనీ ప్రభువు అభిలషిస్తాడు.

జీవజలాలనే పదాన్ని ఆవిడ అపార్ధం చేసికొంది. యూదులు చెరువులు, బావులు మొదలైన వాటిల్లో నిల్పవుండే నీళ్ళను మృతజలాలు అనేవాళ్ళు. ఊటలనుండీ కాల్వల నుండీ పారే నీళ్ళను జీవజలాలు అనేవాళ్లు. మొదటిదాని కంటె రెండవది (శేష్ఠమైన జలం. కనుక ప్రభువు తాను జీవజలాలనిస్తానని చెప్పగా సమరయ మహిళ అతడు ఏ వూట నీళ్లో తీసికొనివస్తాడని అపార్ధం చేసికొంది. అతడు యాకోబు బావి నీటికంటె గూడ (శేష్ఠమైన నీళ్ళు తీసికొని రాగలదా అని అనుమానించింది.

క్రీస్తు బోధను అతని క్రోతలు అపార్ధం చేసికోవడమూ ఆయపార్ధం ద్వారా అతడు తన బోధను మరింత విఫులంగా వివరించి చెప్పడమూ యోహాను ప్రయోగించే రచనా పద్ధతి. మరో సందర్భంలో ప్రభువు పరలోకాన్నుండి దిగివచ్చిన ఆహారాన్ని దయచేస్తానని చెప్పాడు. యూదులు ఆ వాక్యం అపార్ధం చేసికొన్నారు. అది భౌతికాహారమని ట్రాంతి పడ్డారు. కనుక వాళ్ళు ఆ యాహారాన్ని మాకు నిత్యమూ దయచేయమని వేడుకొన్నారు. అప్పుడు ప్రభువు తానిచ్చే ఆహారం భిన్నమైందని వివరించి చెప్పాడు – యోహా 6,34. అలాగే యిక్కడకూడ సమరయ స్త్రీ అపార్ధాన్ని ఆధారంగా చేసికొని జీవజలమంటే యేమిటో వివరించి చెప్పడానికి పూనుకొన్నాడు.

# 3. నరుడు నిత్యజీవానికి దాహం గొనాలి, 13-15.

నరుల హృదయాల్లో ఓ మహా దాహం కన్పిస్తుంది. ఆ దాహం మృత్యువుని జయించి అమరత్వం పొందదానికి, నిత్యజీవాన్ని సంపాదించుకోవదానికి. కనుకనే వైదిక ఋషి "మృత్యోర్మా అమృతం గమయ" – నేను ఈ మరణాన్ని తప్పించుకొని అమరత్వాన్ని పొందేలా చేయి – అని ప్రార్థించాడు. భగవంతుని యందు విశ్రమించిందాకా మన హృదయాలకు విశ్రాంతి లేదు అని నుడివాడు అగస్టీను భక్తుడు. ఈ హృదయ దాహాన్ని తీర్చడానికే ప్రభువు జీవజలం దయచేస్తాడు. అది భక్తుని హృదయంలో నిత్యజీవానికి ఊరే నీటిబుగ్గ ఔతుంది. అనగా క్రీస్తుని విశ్వసించే భక్తుని హృదయంలో నిరంతరమూ పారే నీటి బుగ్గ ఒకటి పెల్లుబుకుతుంది. దాని నీళ్ళు అతనికి నిత్యజీవాన్ని దయచేస్తాయి.

డ్రభువు సమరయ మహిళ హృదయంలో నిత్యజీవం పట్ల కోరిక పుట్టించాడు. ఆమె యింతకుముందు డ్రీస్తు తనకు ఏవూట నీళ్లో యిస్తాడనుకొంది. ఇప్పుడు అతడేదో అద్భుతమైన నీళ్ళు దయచేస్తాడు అనుకొంది. కాని ఆ నీళ్లేమిటివో ఆమెకు సరిగా అర్థం కాలేదు. ఆ జలం దేవుని వర్మపసాదానికి చిహ్నంగా వుంటుందని ఆమె గుర్తించలేదు. ఆమె యింకా భౌతిక పరిధిలోనే వుండిపోయింది. ఆ జలం వల్ల తన భౌతికమైన దప్పిక తీరుతుందని భావించింది. కనుక తాను మళ్లామళ్లా బావికి వచ్చే అవసరం తీరిపోయేలా తనకా నీళ్ళు ఈయమని అభ్యర్థించింది.

సమరయ స్ర్టీ జీవజలాన్ని భౌతిక జలంగా అపార్థం చేసికొన్నా ఆమె ఆ నీటిని మక్కువతో ఆశించింది. ప్రభువు ఈనాడు మనం కూడ ఆ జీవజలాన్ని ఆశించాలని కోరుకొంటాడు. ఆ జీవజలం పవిత్రాత్మేనని తర్వాత విశదమౌతుంది – యోహా 7,37–39.

# 4. ప్రభువు ఆమెను ఆత్మావలోకనానికి సిద్దంజేసాదు, 16-17

సమరయ స్ట్రీకి జీవజలం మీద కోర్కె పుట్టగానే ప్రభువు ఆమెతో నీ భర్తను పిల్చుక రమ్మన్నాడు. దేవుని అనుగ్రహాన్ని పొందాలంటే హృదయ పరివర్తనం అవసరం. పరివర్తనం చెందితేనే గాని దైవదర్శనమూ పరలోకట్రాప్తీ లేదు – మత్త 18,3. కనుక ప్రభువు ఆమె హృదయాన్ని పరివర్తనానికి సిద్ధం చేసాడు. ఆమె తనలోనికి తాను చూచుకోవడానికి సాయం చేసాడు.

సమరయులూ యూదులూ మూదు సార్లు పెండ్లాడవచ్చు. కాని ఈమె ఐదవ పురుషునితో జీవిస్తుంది. అనగా వ్యభిచార జీవితం గడుపుతూంది. కనుక ఆమె పరివర్తనం చెందాలి. ఆమె హృదయం సృష్టివస్తువుల నుండి ఇహలోక సుఖభోగాల నుండీ ఆనందం పొందగోరుతూంది. నిజమైన ఆనందం దేవుని నుండిగాని లభించదని ఆమె యింకా గుర్తించలేదు. అలాగ గుర్తించేలా చేసాదు ప్రభువు.

భర్త పేరు రాగానే ఆమె నాకు భర్త లేదు అని బొంకింది. ఈ బొంకు ఆత్మరక్షణానికి. "నీ భర్తని పిలువు" అన్న ప్రభువు వాక్కు ఓ న్యాయాధిపతిలా ఆమె నేరాన్ని రుజువు చేసింది. ఆమె మీద (వేలెత్తి చూపింది. కాని తన తప్పుని ఒప్పుకొని, తన పాప జీవితాన్ని మార్చుకొనే ధైర్యం ఆమెకు లేదు. కనుక భయపడిపోయి అబద్ధాలు చెప్పడం ప్రారంభించింది. ఐనా ఆమె పశ్చాత్తాపపడి హృదయ శుద్ధిని పొందితేనే గాని దైవ దర్శనాన్ని పొందలేదు. కనుక ప్రభువు ఆవిద పశ్చాత్తాపపడి మనసు మార్చుకోవడానికి సహాయం చేసాడు.

# 5. ప్రభువు ఆమెను వెల్తురుని గ్రహించేలా చేసాడు, 18-20

డ్రభువు వాక్యం వెల్తురు. ఆ వెల్తురులో నరుడు తన్ను తాను పరిశీలించి చూచుకోవాలి. తన నడవడికను తాను చక్కదిద్దుకోవాలి. కాని పాపి వెలుగు దగ్గరికీ రావడానికి భయపడతాడు. తన దుట్ట్రియ లెక్కడ బయట పడతాయోనని జంకుతాడు – యోహా 3,20–21. కనుకనే సమరయ మహిళ భయపడింది, అందోళనము చెందింది, అబద్ధాలాడింది. ఈ పట్టన డ్రభువు ఆమె పాపాన్ని బట్టబయలు చేసి ఆమె పరివర్తనం చెందడానికి దోహదం చేసాడు. మనసు మార్చుకోడానికి (పేరేపించాడు.

ప్రభువు ఆవిడ పాపజీవితపు ఊసెత్తగానే ఆమె అతనికి తన రహస్యాలు తెలుసునని అర్ధం చేసికొంది. కనుక అతన్ని దైవభక్తుని గాను ప్రవక్తగాను గుర్తించింది. ఆ రోజుల్లో మహాప్రవక్త ఒకడు విజయం చేస్తాడని యూదులూ సమరయులూ గూడ నమ్ముతూండేవాళ్ళు. "నీలాంటి ప్రవక్త నొకణ్ణి మళ్ళా జనం దగ్గరికి పంపుతాను" అని ప్రభువు పూర్వం మోషేకు వాగ్దానం చేసాడు. ద్వితీ–18,18. కనుక ప్రజలు ఈ వ్యక్తి కోసం ఎదురు చూస్తున్నారు. సమరయ స్త్రీ తన రహస్యం తెలియజేసిన ఈ వ్యక్తి పై ప్రవక్తలాంటివాడై వుండవచ్చు ననుకొంది.

డ్రవక్త అన్న భావం మదిలో మెదలగానే ఆమెకు దేవుడూ ఆరాధనమూ గుర్తుకి వచ్చాయి. కనుకనే దేవుణ్ణి ఎక్కడ ఆరాధించాలని డ్రుశ్నించింది. యూదులు యెరూషలేము కొండమీద దేవుణ్ణి కొలుస్తున్నారు. కాని సమరయులు అక్కడికి వెళ్లరు. వాళ్ళు గెరిసిం అనే కొండమీద ఇంకో దేవళం నిర్మించుకొని అక్కడ దేవుణ్ణి కొల్చేవాళ్ళు. ఈ రెండింటిలో ఏది నిజమైన ఆరాధనమో చెప్పమని అడిగింది. ఆమె భక్తి గల ఆరాధనం ద్వారా తాను దేవునితో సమాధానపడాలని కోరుకొంది. అనగా డ్రుభువు వాక్కు ఆమెకు పరివర్తనం కలిగించడం మొదలెట్టింది అనుకోవాలి.

# 6. సమరయ స్త్రీ మెస్సీయాను గుర్తించడం, 21-26

యూదుల యెరూషలేము ఆరాధన, సమరయుల గెరిసిం ఆరాధనా కూడ ఇక మొదట చెల్లవు అన్నాడు ప్రభువు. సమయం ఆసన్నమైంది. అనగా మెస్సీయా కాలం రానే వచ్చింది. ఈ కాలంలో ప్రజలు ఆత్మద్వారాను, సత్యం ద్వారాను తండ్రిని ఆరాధించాలి. అంత్య దినాల్లో అనగా మెస్సీయాకాలంలో, ఆత్మ అందరి మీదా కుమ్మరింపబడుతుంది. కనుక ఆత్మద్వారా తండ్రిని ఆరాధించడం అవసరం. ఇంకా, సత్యం ద్వారాకూడ అతన్ని ఆరాధించాలి. ఇక్కడ సత్యం అంటే క్రిస్తే. అతడు తండ్రి చేసిన రక్షణప్రణాళికను నెరవేర్చేవాడు. తండ్రిని గూర్చి ప్రజలకు తెలియజేసేవాడు. కనుక అతనికి "సత్యం" అని పేరు – యోహా 14,6. కనుక ఆత్మద్వారాను క్రీస్తుద్వారాను మాత్రమే తండ్రిని ఆరాధించాలనీ, అదొక్కటే నిజమైన ఆరాధనమనీ, తెలియజేసాడు క్రీస్తు.

నిజమైన ఆరాధనం ఈలా వుంటుందని సమరయ మహిళకు తెలియదు. కనుక ఆమె యేసు పలుకులకు విస్తుపోయింది. మేమంతా ఎదురుచూసే మెస్సీయా ఎటూ రాబోతున్నాడు గదా, అతడు వచ్చాక ఈ విషయాలన్నీ మాకు సవివరంగా తెలియజేస్తాడులే అంది. ఆ మాటలతో క్రీస్తు తన్ను ఎరుకపరచుకొనే సమయం వచ్చింది. అతడు "అమ్మా! నీవు ఆ మెస్సీయా ఎప్పుడో వస్తాడు అనుకుంటున్నావు. నీతో మాట్లాడే నేను ఆ మెస్సీయాను" అన్నాడు. ఆవిడ ప్రభువుని మెస్సీయాగా గుర్తించింది.

ప్రభువు అభిలషించినట్లే ఆమె తనకు జీవజలం దయచేయమని అడిగింది – 15వ వచనం. అతన్ని మెస్సీయాను గాను గుర్తించింది– 26వ వచనం. ఈ రెండు భాగ్యాలూ మనకూ అబ్బితే మన జీవితం గూడ ధన్యమౌతుంది.

#### ప్రార్థనా భావాలు

1. ప్రభువు సమరయ స్ట్రీకి జీవజలమిస్తానని చెప్పాడు. ఈ జీవజలం పవిత్రాత్మే. ప్రభువుని విశ్వసించే భక్తుని హృదయంలో నుండి జీవజలాలు పారతాయి. ఈ జీవజలం అత్మే. ఈ జీవజలం వల్ల భక్తుని దప్పిక తీరుతుంది – యోహో 7,37–39. అన్ని వర్మపాదాలకూ మూలం పవిత్రాత్మే. ఆ యాత్మను పొందడం ద్వారా భగవంతుడ్డి దర్శించాలి, అమరత్వం పొందాలి అనే మన కోరికలు నెరవేరుతాయి. ఆత్మ క్రీస్తు హృదయంలో నుండి భక్తుని హృదయంలోకి వేంచేస్తుంది. కనుక ఆ సమరయ స్ట్రీ లాగే మనం కూడ ప్రభువుని జీవజలం దయచేయమని అడుగుకోవాలి.

రెండవ శతాబ్దంలో వేదసాక్షిగా మరణించిన మహాభక్తుడు అంటియోకయ ఇన్యాసివారు. ఈయన్ని రోములో సింహాలకు మేతగా వేసారు. ఇతడు రోమా పౌరులకు ద్రాసిన జాబులో ఈ జీవజలాన్ని పేర్కొన్నాడు. "అ జీవజలం నా అంతరంగంలో నుండి నన్ను తండ్రి చెంతకు రమ్మని పిలుస్తూంది" అని చెప్పుకొన్నాడు. అనగా పవిత్రాత్మే నీవు వేదసాక్షిగా మరణించి తండ్రిని చేరుకొమ్మని ఇగ్నేష్యస్ భక్తుణ్ణి ప్రభోదించిందని భావం. క్రీస్తు దయచేసే జీవజలం, అనగా అతని ఆత్మ, – మనలను తండ్రిచెంతకూ, క్రీస్తు చెంతకూ చేరుస్తూంటుంది.

16వ శతాబ్దపు పునీతురాలు అవిలా తెరేసమ్మగారికి కూడ ఈ జీవజలాల పట్ల అపారమైన భక్తి వుండేది. ఆమె సమరయ స్ట్రీ క్రీస్తుని జీవజలాలీయమని అడిగిన సంఘటనాన్ని చిత్రంగా ద్రాయించుకొని ఆ చిత్రాన్ని ఎప్పుడూ తనముందుట వుంచుకొనేది. ఆ సమరయ మహిళకు లాగే తనకు గూడ జీవజలాలు ప్రసాదించమని ప్రభువుని వేడుకొంటూండేది. ఈ భక్తురాలు మనకు కూడ ఆదర్శంగా ఉంటుంది. సిలువ మీద ప్రభువు హృదయంలో నుండి వెలువడిన నీళ్ళు ఈ జీవజలాలే – యోహా 19,34. ఈ నీటిని మనం మక్కువతో ఆశించాలి.

2. ఆత్మద్వారా తండ్రిని ఆరాధించాలి అన్నాడు ప్రభువు. ఈ యారాధనను సాధ్యం చేయదానికి ఆత్మ మనలను దేవుని బిడ్డలను చేస్తుంది – రోమా 8,15–16. మనం దేవుని బిడ్డలమై దేవుణ్ణి "నాన్నా" అని పిలుస్తాం. అతన్ని భక్తితో కొలుస్తాం.

ఆత్మ మనం తండ్రిని ఆరాధించేలా చేయటం మాత్రమే కాదు, క్రీస్తు దగ్గరికి చేరేలా కూడ చేస్తుంది. ఆ ప్రభువు సత్యం అని చెప్పాం – యోహో 14,6. ఆత్మ మనల్ని సర్వసత్యం లోకి నడిపిస్తుంది–16, 13. అనగా మనల్ని సంపూర్ణ క్రీస్తు లోనికి నడుపుతుంది. మనం క్రీస్తుని అర్థం చేసుకొనేలా చేస్తుంది. క్రీస్తుని చేరుకొనేలా, ఆ ప్రభువునిర పొందేలా చేస్తుంది. కనుక ఆ ప్రభువుని అధికాధికంగా పొందే భాగ్యం దయచేయమని మనం ఆయాత్ముణ్ణి అడుగుకోవాలి.

3. దేవుని వరాన్ని స్వీకరించాలి అంటే హృదయ పరివర్తనం అవసరం. ప్రభువు వాక్కు ఈ హృదయ పరివర్తనాన్ని పుట్టిస్తుంది. అది ఓ న్యాయాధిపతియై మనకు తీర్పు చెపుతుంది. మన దోషాన్ని తెలియజేస్తుంది – హెబ్రే 4,12.

వాక్కు పరివర్తనం కలిగిస్తుంది అనదానికి దావీదుక కథ చక్కని తార్కాణం. అతడు ఊరియాను చంపించి అతని భార్యయైన బత్వేబాను అపహరించాడు. అప్పుడు నాతాను (పవక్త వచ్చి దావీదుని పేదవాని గొర్రెపిల్లని అపహరించిన ధనికునితో పోల్చి కథ చెప్పాడు. ఆ కథలో దొంగపనికి పాల్పడిన యజమానుడు ఎవరో కాదు నీవేనని హెచ్చరించాడు. దానితో దావీదునకు పరివర్తనం కలిగింది – 2సమో 12,7. ఆ దావీదునకు లాగే, ఆ సమరయ స్త్రీకి లాగే (పభువు వాక్కు మనకు కూడ పశ్చాత్తాప భాగ్యాన్ని సంపాదించి పెడుతుంది. కనుక మనం (పభువు వాక్కుని ధ్యానం చేసికొని పరితాపం చెందుతుండాలి. తన వాక్కు ద్వారా మన తప్పులను ఎత్తి చూపించమని (ప్రభువుని అడుగుకోవాలి.

4. క్రీస్తు సమరయ స్ట్రీ రక్షణం కొరకు దాహం గొన్నాడని చెప్పాం. అలాగే అతడు మన రక్షణం కొరకు కూడ దాహం చెందుతాడు. మనం పాపమార్గంలో బోయినపుడు అతడు తప్పిపోయిన గొర్రెను లాగ మనలను వెతుక్కొంటూ వస్తాడు–లూకా 15,4. మనం అతన్ని విస్మరించినా అతడు మనలను విస్మరించడు. అలాంటి ప్రభువుకి మనం చేయెత్తి దండం పెట్టాలి. కాలుజారి పాపకూపంలో పడిపోయినపుడల్లా అతడు మనకు ప్రబోధం కలిగించి మనలను బయటికి లాగాలని భక్తితో అడుగుకోవాలి.

# 29. రెండు మార్గాలు

బైబులు రెండుమార్గాలను పేర్కొంటుంది. ఒకటి సన్మార్గులు నడచేది, మరొకటి దుర్మార్గులు నడచేది. ఈ రెండు మార్గాలను గూర్చి చెప్పే బైబులు అవలోకనాలను జాగ్రత్తగా పరిశీలించి చూస్తే మనమే మార్గంలో నడుస్తున్నామో స్పష్టమౌతుంది. కనుక ఈ వ్యాసం ఆత్మపరిశీలనానికి ఉపయోగపడుతుంది.

కైస్తవ భక్తుడు వివేకాన్ని అలవర్చుకోవాలి. దుష్ట మార్గమేదో శిష్టమార్గమేదో చక్కగా గుర్తించాలి. చెడ్డ త్రోవను విడనాడి మంచి త్రోవలో నడవడం నేర్చుకోవాలి. ఇందుకు కూడ ఈ వ్యాసం తోడ్పదుతుంది.

#### 1. సజ్జనులూ - దుర్జనులూ

ఉదయబానుడు అంతకంతకూ తేజరిల్లుతూ నిండు వెలుగుని సంతరించుకొంటాడు. సజ్జనులు నడిచేమార్గం ఈలా ఉంటుంది. కాని దుర్జనుల మార్గం తమోమయంగా వుంటుంది. వాళ్ళు ఏదో తట్టుకొని పడిపోతారు. ఏమి తట్టుకొని పడ్డారో గూడ వాళ్ళకే తెలియదు – సామె 4,18–19. ఈ వాక్యాలను బట్టి తేజోమార్గంలో నడచేవాళ్ళు సత్పురుషులనీ, తమోమార్గంలో నడచేవాళ్ళు దుర్మార్గులనీ అర్థం చేసికోవాలి. నరుల్లో కొందరు సజ్జనులూ, కొందరు దుర్జనులూ.

#### 2. భక్తిమంతులూ - భక్తిహీనులూ

కొందరికి ప్రభువు ధర్మశాస్త్రం పట్ల అపారమైన భక్తి వుంటుంది. వాళ్ళు నిత్యం దాన్ని పఠిస్తారు. ధ్యానిస్తారు. దాని యాజ్ఞలను సంతోషంతో పాటిస్తారు. ఫలితంగా దేవుని దీవెనలు పొందుతారు. విజయాలు సాధిస్తారు. వీళ్ళు ఏటివొడ్డున ఎదిగిన చెట్టులా సత్ఫలాలనిస్తారు. కాని కొందరు దుష్టుల మార్గంలో నడుస్తారు. దేవుణ్ణి లెక్కచేయరు. వీళ్ళు వినాశనాన్ని కొనితెచ్చుకొంటారు. గాలికి కళ్ళంలోని పొట్టు, తాలు ఎగిరిపోయినట్లుగా ఎగిరిపోతారు -1వ కీర్తన.

#### 3. సత్యవాదులు - అసత్యవాదులు

[పవక్తలు సత్యప్రియులు, అసత్యప్రియులు అని రెండు రకాలు – 2 పేతురు 2, 1 – 4. నరులు సత్యమార్గంలో నడవాలే గానీ అసత్యమార్గంలో నడవకూడదు.

#### 4. గర్వాత్ములు - వినయాత్ములు

కొందరు గర్విష్ఠలు, కొందరు వినయవంతులు. దేవుడు అహంకారులను ఎదిరిస్తాడు. కాని వినమ్ములకు తన కృపను దయచేస్తాడు– యూకో 4,6.

# 5. చీకటిలో నడిచేవాళ్ళూ - వెలుగులో నడచేవాళ్ళూ

దుట్కియలు చేసేవాడు వెలుగు దగ్గరికి రాడు. అలా వస్తే వాడి దుష్టకార్యాలు బయటపడతాయి. కనుక అతడు చీకటిని (పేమించి చీకటిలోనే వుండిపోతాడు. కాని సద్వర్తనుడు ధైర్యంగా వెలుగు దగ్గరికి వస్తాడు. తన కార్యాలు దేవుని చిత్తానుసారమే జరిగాయని నీరూపించుకొంటాడు – యోహా 3,19–21. జగతికి జ్యోతి (క్రీస్తే. ఆ ప్రభువుని అనునిరించేవాడు చీకటిలో నడవడు. అతడు జీవపు వెలుగునే పొందుతాడు–8, 12. జ్ఞానస్నానానికి ముందు మనం చీకటిలో వుంటాం. కాని జ్ఞానస్నానంలో వెలుగును పొందుతాం. అప్పటినుండి వెలుగులోనే నడవాలి – ఎఫె 5,8. ఉత్ధాన (క్రీస్తు వెలుగు నిత్యమూ మనమిాద ప్రకాశిస్తుంటుంది – 5,14. ఈ వాక్యాలను బట్టి (క్రీస్తు శిష్యుడు వెలుగులో నడచేవాడనీ పాపి చీకటిలో నడచేవాడనీ అర్దం చేసికోవాలి.

#### 6. జీవమూ - మృత్యువూ

ధర్మమార్గం జీవానికీ, అధర్మమార్గం మృత్యువుకీ చేరుస్తుంది – సామె 12, 28. బుద్ధిమంతుడు జీవానికి చేర్చే పరమపథాన పయనిస్తాడే గాని మృత్యువునకు చేర్చే అధోమార్గాన నడవడు–15,24. కొందరు తప్పు త్రోవల్లో నడచి మృత్యువునీ, మరికొందరు మంచి బాటల్లో నడచి జీవాన్నీ చేపడతారని భావం.

#### 7. గోదుమలూ – కలుపు గింజలూ

ఒక యజమానుడు తన పౌలంలో గోదుమలు విత్తాడు. అటుతరువాత అతని శత్రువు వచ్చి ఆ పౌలంలో కలుపు గింజలు చల్లాడు. గోదుమా కలుపూ రెండూ కలసే పెరిగాయి – మత్త 13,24–30. దైవరాజ్యంలో కొందరు గోదుమ పైరులాంటివాళ్ళు. మరి కొందరు కలుపు మొక్కల్లాంటివాళ్ళు – మత్త 13, 24–20.

## 8. దేవుని సంకల్పం - శారీరక వ్యామోహం

క్రీస్తుని అనుసరించేవాళ్ళు దైవ సంకల్పం ప్రకారం జీవించాలే గాని శారీరక వ్యామోహాల ప్రకారం జీవించగూడదు-1 పేతురు 4,1-2. అవి రెండూ భిన్నమార్గాలు.

#### 9. సులభమైన మార్గం - కష్టమైన మార్గం

జీవానికి పోయే మార్గం ఇరుకైంది, కష్టమైంది. కనుక కొద్దిమంది మాత్రమే ఆ త్రోవన బోతారు. వినాశానికి చేర్చే మార్గం విశాలమైంది, సులభమైంది. కనుక చాలమంది ఆ బాటన వెళ్తారు – మత్త 7,13–14. శిష్యుడు తన గురువు లాగే కష్టమైన మార్గాన్ని ఎన్నుకోవాలి.

#### 10. మంచి పండ్లు - చెడ్డ పండ్లు

మామిడి చెట్టు మంచిపండ్లను కాస్తుంది. కనుక అది మంచి చెట్టు. ఉమ్మెత్త చెట్టు చెడ్డకాయలు కాస్తుంది. కనుక అది చెడ్డచెట్టు. పండ్లను బట్టి చెట్టుని నిర్ణయిస్తాం. కొందరి క్రియలు మామిడి పండ్లలా వుంటాయి. వాళ్ళు మంచిచెట్టు లాంటివాళ్ళు. కొందరి క్రియలు ఉమ్మెత్త కాయల్లా వుంటాయి. వాళ్ళు చెడ్డచెట్టు లాంటివాళ్ళు. ఈలా పండ్లను బట్టి చెట్టుని నిర్ణయిస్తాం – మత్త 7,20. మంచి పండ్లు కాయని చెట్టుని నరికి అగ్నిలో బడవేస్తారు. దానికి శిక్ష తప్పదు -3,10. ఈయాలోకనాలను బట్టి మంచిపనులు చేసేవాళ్ళు కొందరు, చెడ్డపనులు చేసేవాళ్ళు కొందరు అని అర్థం చేసికోవాలి.

# 11. శారీరక మానవులూ - ఆధ్యాత్మిక మానవులూ

కొందరు శరీరం కోరికల ప్రకారం జీవిస్తారు. కాని శారీరక వాంఛలు మరణానికి దారి తీస్తాయి. కొందరు ఆత్మను అనుసరించి జీవిస్తారు. ఆత్మ కోరికలు జీవానికీ శాంతికీ దారి తీస్తాయి – రోమా 8,5–9. ఇంకా శరీరం కోరికలు ఆత్మ కోరికలకూ, ఆత్మ కోరికలు శరీరం కోరికలకూ విరుద్ధంగా వుంటాయి. శరీరం కోరికలు జారత్వం, విగ్రహారాధనం, శత్రుత్వం, కలహం, అసూయ, క్రోధం, స్వార్ధం, కక్షలు, త్రాగుబోతుతనం మొదలైనవి. కాని ఆత్మ కోరికలు (పేమ, ఆనందం, శాంతి, సహనం, దయ, మంచితనం, విశ్వసనీయత, నిగ్రహం మొదలైనవి – గల 5,16–24. కనుక శారీరక మానవులది ఒక త్రోవా, అధ్యాత్మిక మానవులది మరొక త్రోవా.

# 12. పై నుండి వచ్చినవాళ్ళు - క్రింది నుండి వచ్చినవాళ్ళు

పైనుండి వచ్చినవాళ్లు పరలోకానికి చెందినవాళ్లు. (కీస్తు ఈ వర్గానికి చెందినవాడు. (కింది నుండి వచ్చినవాళ్లు ఇహలోకానికి చెందినవాళ్లు. (కీస్తుని నిరాకరించిన యూదులు ఈ ముఠాకి చెందినవాళ్ళు – యోహా 8, 23.

#### 13. ప్రపంచజ్ఞానం - దైవజ్ఞానం

కొందరిది ఈ ప్రపంచజ్ఞానం. ఇది నాశమై పోతుంది. కొందరిది భగవంతుని జ్ఞానం. ఇది శాశ్వతంగా నిలుస్తుంది. 1 కొ 2, 15. ఆ ప్రభువు మేము విజ్ఞానులం అనుకొనేవాళ్ళ జ్ఞానాన్ని నాశం చేస్తాడు – 1 కొ 1, 19.

#### 14. లౌకికజ్హానం - దివ్యజ్హానం

కొంతమందికి లౌకికజ్ఞానం సమృద్ధిగా ఫుంటుంది. ఈలాంటివాళ్ల హృదయాల్లో ఈర్ఖ్య, ద్వేషం, స్వార్థం, అసూయ, అశాంతి మొదలైన దుర్గణాలుంటాయి. మరి కొంతమందికి దివ్యజ్ఞానం ఫుంటుంది. ఈలాంటివాళ్ళ హృదయంలో నిర్మలత్వం, శాంతం, మృదుత్వం, స్నేహం, కరుణ, నిజాయితీ మొదలైన సద్గణాలుంటాయి – యాకో 3, 13–18.

#### 15. సైతాను బిడ్డలు - దేవుని బిడ్డలు

పాపకార్యాలకు పాల్పడేవాళ్ళు సైతాను బిడ్డలు. తోడినరుణ్ణి (పేమింపనివాళ్ళు ఈలాంటివాళ్ళు. దుష్కార్యాలకు పాల్పడనివాళ్ళు దేవుని బిడ్డలు. సోదర (పేమ కలవాళ్లు ఈలాంటివాళ్ళు – 1 యోహా 3,8–10.

# 16. సోదర (పేమ కలవాళ్ళు - అది లేనివాళ్ళు

కైస్తవ భక్తుడికి సోదర (పేమను మించిన పుణ్యం లేదు-1 కొ 13,1-3. కాని అది కలవాళ్ళు కొందరు, లేనివాళ్ళు కొందరు.

# 17. ఆజ్ఞను పాటించేవాళ్ళు - పాటించనివాళ్ళు

శిష్యులు సోదర (పేమతో జీవించాలని (కీస్తు ఆజ్ఞ. ఈ యాజ్ఞను పాటిస్తే అతని శిష్యుల మౌతాం. లేకపోతే కాము– యోహా 13,45.

#### 18. కొత్త సృష్టి - పాత సృష్టి-

ప్రభువులో నెలకొని వుండేవాడు నూత్నసృష్టికి చెందుతాడు. అలా నెలకొని వుండనివాడు పాతసృష్టికి చెందుతాడు. అతనిది పాతజీవితం –2 కొ 5,17.

#### 19. బానిసలు - దత్తపుత్రులు

కొందరు దేవునిపట్ల బానిసల్లా మెలుగుతారు. వీళ్లకు స్వాతంత్ర్యం వుండదు. కొందరు దేవుని పట్ల దత్తపుత్రుల్లా మెలుగుతారు. వీళ్ళకు స్వేచ్ఛ వుంటుంది. నూత్న వేద ప్రజలమైన మనం ఈలాంటి వాళ్ళం – రోమా 8,15–16. కాని దేవునిపట్ల చనువూ చొరవా లేకపోతే మనం కూడ బానిసలమై పోతాం.

#### 20. దైవట్రియులు - ఇహలోక ట్రియులు

క్రీస్తుని ఎదిరించిన యూదులు ఇహలోక సంబంధులు. వీళ్ళు పాపులు. క్రీస్తూ అతని శిష్యులూ దైవసంబంధులు – యోహా 8,23. పాపులు ఇహలోక సంబంధమైన ఆత్మను స్వీకరిస్తారు. కాని శిష్యులు దేవుని ఆత్మను స్వీకరిస్తారు – 1కొ 2,12. పాపులు ఇహలోక అభిరుచులకూ ప్రమాణాలకూ అనుగుణంగా జీవిస్తారు. కాని భక్తులు ఇహలోకపు విలువలను స్వీకరించరు. వాళ్ళు ఎప్పటికప్పుడు దేవుని నుండి మానసికమైన మార్పునీ, నూత్నత్వాన్నీ పొందుతారు – రోమా 12,2. పాపులు కంటికగుపించే ఈలోక వస్తువులు మీదనే (శద్ధ జూపుతారు. కాని పుణ్యపురుషులు అగోచరాలైన పరలోక వస్తువుల మీదనే (శద్ధ జూపుతారు –2 కొ 4,18. ఈలోకమూ, దాని వ్యామోహాలూ గతిస్తాయి. కాని దేవుని చిత్తాన్ని నెరవేర్చేవాడు చిరంజీవి ఔతాడు– 1యోహా 2,17. పాపపు మానవులు ఈ లోకాన్నే (పేమిస్తారు. కాని దివ్యమానవులు తండియైన దేవుణ్ణి (పేమిస్తారు. 1యో 2,15.

లోకాన్ని (పేమించేవాళ్ళు ఇక్కదే సంపదలు కూడబెట్టుకొంటారు. వాటిని చిమ్మటలూ త్రుప్పూ దొంగలూ కాజేస్తారు. స్వర్గాన్ని (పేమించేవాళ్ళు మోక్షంలో సంపదలు కూడబెట్టుకొంటారు. అవి అక్షయంగా వుండిపోతాయి – మత్త 6,20. ప్రాకృతిక మానవులు ఈ భూమిపై గల వస్తువుల మీద మనసు లగ్నం జేసికొంటారు. కాని ఆధ్యాత్మిక మానవులు పరలోకంలోని వస్తువుల మీద మనసు నిల్పుకొంటారు. ఎందుకంటే ఉత్థాన (కీస్తు అక్కడ దేవుని కుడిప్రక్కన ఆసీనుడై వుంటాడు గనుక – కోలో 3,2. ఇహలోక ట్రియులు దేవునికి విరోధులు. కనుక ఈ లోకాన్ని (పేమించేవాడు తప్పకుండా దేవునితో విరోధం తెచ్చి పెట్టుకొంటాడు – యాకో 4,4.

పైన మనం పేర్కొన్న 19 అంశాలను గూడ ఈ చివరి అంశంలో ఇమడ్చవచ్చు. నరులను ఇహలోక ట్రియులు దైవట్రియులు అని రెండు వర్గాలుగా విభజించవచ్చు. ఈ రెండు వర్గాలవాళ్ళు వేరువేరు యజమానులను సేవిస్తారు. దైవట్రియులు దేవుణ్ణి కోరుకొని అతన్ని సేవిస్తారు. ఇహలోక ట్రియులు ద్రవ్యాన్ని కోరుకొని దాన్ని సేవిస్తారు – మత్త 6,24.

బైబులు భాష్యం - 16

## 1. నాయందు నిర్మల హృదయం సృజించు

– <u>ජ්ර</u>් 51,10.

నరుని ఆలోచనలకీ కోరికలకీ మూలం అతని హృదయం. కనుక నిర్మల హృదయం కలవాడు పవిత్ర మానవుడు. దుష్ట హృదయం కలవాడు దుష్టడు. అందుకే పై వాక్యంలో కీర్తనకారుడు చిత్తశుద్ధితో నిర్మల హృదయాన్ని కోరుకొన్నాడు. ఇది చాలా డౌక్కశుద్ధిగల ప్రార్థన. మనమంతా పాపులమే, రోజురోజు పాపపు బురదలో అడుగు పెట్టేవాళ్ళమే. కనుక ఓమారు మన హృదయంలోనికి మనం తొంగిచూచుకొని "ప్రభే! నా హృదయాన్ని నిర్మలంచేయి" అని ప్రార్థించుకొందాం. ప్రవక్త యెహెజ్కేలు ప్రవచనంలో ప్రభువు నేను మీకు నూతన హృదయాన్ని నూతన ఆత్మనూ ప్రసాదిస్తాను. మీలోని రాతిగుండెను తొలగించి దాని స్థానే మాంసపు గుండెను నిలుపుతాను అంటాడు – 36,26. ఈవాక్యంలో రాతిగుండె అవిధేయుడైన మానవుడ్డీ, మాంసపు గుండె విధేయుడైన మానవుడ్డీ సూచిస్తాయి. ఈ నిర్మల హృదయమూ ఈ మాంసపుగుండే నరుడు ఆశింపదగిన భాగ్యాలుకదా!

### 2. నేను వచ్చింది మీకు జీవాన్ని ఈయదానికీ, సమృద్ధిగా ఈయదానికీ కూడా - యోహా 10,10

క్రీస్తు మనకు జీవం ప్రసాదిస్తాడు. ఆ జీవంకూడ సమృద్ధిగా అనుగ్రహిస్తాడు. లోకంలోని వెలుగంతా గూడా సూర్యుని వద్దనుండి వస్తుంది. అలాగే ఆధ్యాత్మికమైన వెలుగంతా క్రీస్తు నొద్దనుండిగని రాదు. అతదు జీవనదాత. ఐనా మనం తరచుగా ఆ ప్రభువు దగ్గరికి వెళ్ళం. జీవంకోసం, మన అక్కర్లు తీర్చుకోవడంకోసం, వాళ్ళనూ వీళ్ళనూ ఆశ్రయస్తూంటాం. తోడి నరులుగాని మరే సృష్టివస్తువులు గాని మనకు సమృద్ధియైన జీవం ఈయలేరు. కనుక ఆ క్రీస్తు నుద్దేశించి, ఆ ప్రభువు నెదుట మన పేరు నుచ్చరించి "ప్రభో! ఫలానా పేరుగల నాకు నీ జీవాన్ని సమృద్ధిగా ప్రసాదించు" అని ప్రార్థిద్దాం.

# 3. నీ యాలోచనలతో నన్ను నదిపిస్తావు కడపట నన్ను నీ మహిమలోనికి జేర్చుకొంటావు - కీర్త 73, 24.

దేవుడు మనకు మొదట ఓ మంచిపని చేయాలనే కోరిక పుట్టిస్తాడు. ఆ పని చేసేపుడు తాను సహాయపడతాడు. అతని అనుగ్రహంవలననే మనం ఆ పనిచేసి ముగిస్తాం. ఐనా ఆ మంచి పనిని మనంతట మనమే చేసామో అన్నట్లు కడపట అతడు మనలను బహూకరిస్తాడు. ఆ ప్రభువు అంత మంచివాడు. అతనికోసం మనం ఓ మంచి దాసుని లాగ ఉత్సాహంతో పని చేయాలి. భక్తుడు అగస్టీనులాగే మనమూ ఈలా ప్రార్థిద్దాం. "ప్రభూ! మా పనులన్నీ నీ (పేరణతో ప్రారంభమై, నీ సహాయంతో కొనసాగి, నీ దయవల్లనే ముగింపు జెందునుగాక."

### 4. మీరు ప్రార్థనలో అడిగిందల్లా పొందామని విశ్వసించారంటే తప్పక పొందుతారు – మార్కు 11, 24.

మానసిక రంగంలో నిండు నమ్మికతో ఓ పని ప్రారంభిస్తే తప్పకుండా విజయం సాధిస్తాం. ఆధ్యాత్మిక రంగంలో కూడ నమ్మికతో ఓ పని మొదలుపెట్టామో విజయం పొందుతాం. తరచుగా మనకు ఈ నమ్మిక ఉండదు. అందుకే మనకు విజయం లభించదు. భక్తిమంతులు దేవుని యందు నమ్మిక పెట్టుకొని కృషి చేస్తుంటారు. విజయం పొందుతుంటారు కూడ. ఈ మనస్తత్వం మనం కూడా అవశ్యం సాధించాలి. ఓమారు ఓ తండ్రి దయ్యంపట్టిన తన కుమారుని (క్రీస్తు నొద్దకు తీసికొనివచ్చి దయ్యాన్ని పోద్రోలమని కోరాడు. నేను దయ్యాన్ని పోద్రోలగలననే నమ్మిక నీకుందా అని (క్రీస్తు అతన్నడిగాడు. అతడు "ప్రభూ! నేను నమ్ముతూనే వున్నాను. ఐనా నా నమ్మిక కొరతవడినట్లైతే నీవా కొరతను తీర్చు" అన్నాడు - మార్కు 9, 24. ఈ తండ్రికి ఉన్నపాటి నమ్మిక మనకుందా?

### 5. అతని యందే జీవిస్తున్నాం, చైతన్యం పొందుతున్నాం, ఉనికిలో ఉంటున్నాం. అచ 17,28.

పౌలు ఆతెన్సు మహాసభలో పల్కిన వాక్యమిది. మనం నిత్యం ఆ భగవంతుని యందు నెలకొని ఫుంటాం. చేప నీటిలో మునిగితేలుతూంటుంది. తామరాకు నీటిమీద తేలియాడుతూంటుంది. పక్షి గాలిలో యెగురుతూంటుంది. అలాగే మనమూ అ భగవంతునిలో మునిగితేలుతూంటాం. (తాటినుండి (వేలాడుతున్న రాయిలాగ నిత్యం (ప్రభువుమీద (వేలాడుతూంటాం. అతడు పట్టు వదలితే (తాడు తెగిన రాయిలాగ గబాలున పడిపోతాం. ఏ శూన్యాన్నుండి వచ్చామో మళ్ళా ఆ శూన్యానికే వెళ్ళిపోతాం. మన ఉనికీ మనికీ అంతా ఆ ప్రభువునందే. కనుక అతన్ని స్మరించుకొంటూ జీవించే నరుడు ధన్యుడు.

## 6. ప్రభూ! నిత్యజీవమిచ్చే పలుకులు నీ నుండి వెలువడుతూన్నాయి. మేమిక యెవరి దగ్గరకు వెళ్తాం! – యోహా 6, 68.

క్రీస్తు "నా శరీరాన్నే మీకు ఆహారంగా ఇస్తా" నని బోధించాడు. ఆ బోధ రుచించని శిష్యులు అతన్ని వదలివేసి వెళ్ళిపోయారు. క్రీస్తు నిరుత్సాహపడి మిగిలిన శిష్యులను జూచి మీరూ వెళ్ళిపోతారా అని అదిగాడు. అపుడు పేత్రు పై మాటలు పల్మాడు. ఇవి చాల భక్తిభరితమైన వాక్కులు. (క్రీస్తును వదలిపెట్టి ప్రపంచ వ్యామోహాల్లో చిక్కుకుంటే, సంతృప్తి కలుగుతుందా? ఈ లోకపు సిరిసంపదలూ, సుఖభోగాలూ పేరుప్రతిష్ఠలూ నిత్యజీవం ఈయగలవా? ఈ లోకంలో ఏమి పాముకుంటాం? నిత్యజీవపు మాటలు విన్పించేవాడూ, నిత్యజీవం ప్రసాదించేవాడూ ప్రభువొక్కడే. కనుక అతని కంటి పెట్టుకుని వుండేవాడు బ్రతుకుతాడు, అతన్ని విడనాడేవాడు నాశమైపోతాడు.

# 7. ఎవరి మనసు నీ మీద లగ్నమౌతుందో వాళ్ళకు నీవు పరిపూర్ణ శాంతిని అనుగ్రహిస్తావు. – యెష – 26,3.

నరులు చిత్తశాంతికోసం ఎంతకృషైనా చేస్తారు. కాని తరచుగా దాన్ని పొందలేరు. ప్పాదయాన్ని దేవునిమీద లగ్నంచేసికొన్న భక్తునికి భగవంతుడు పరిపూర్ణమైన మనశ్శాంతి నను(గహిస్తాడు. ఆ ప్రభువుని నమ్మినవాళ్లకు కష్టాలు రాకుండా వుండవుగాని, ఆ కష్టాల్లో గూడ వాళ్ళు భగవంతుని విడనాడరు. అతడూ వాళ్లను చేయి విడువడు. మహాపర్వతంమీది శిఖరాల క్రింది భాగంలో మబ్బులు ఆవరించి వుంటాయి. కాని ఆ శిఖరాల మీది భాగాలు మాత్రం మబ్బులకు మీదుగా తలలెత్తుకొని సూర్యునివైపు చూస్తుంటాయి. సూర్యరశ్మితో ప్రకాశిస్తూంటాయి. అలాగే కష్టాల్లో చిక్కుకొన్న భక్తులుకూడ భగవంతునినుండి దృష్టి మరల్చరు. ఆ ప్రభువు కూడ వాళ్ళను హృదయశాంతితో సంతృప్తి పరచకమానడు.

# 8. క్రీస్తును పొందాలనుకొని సమస్త్రమూ పెంటప్రోవుతో సమానంగా ఎంచాను. - ఫిలి 3,8.

పౌలు యూదుల జాతిలో పుట్టినవాడు. యూదుల చదువులు చదివాడు. గమలియేలు నొద్ద ధర్మశాస్త్రం నేర్చుకొన్నాడు. యూదమతాన్ని తు.చ.తప్పకుండ పాటిస్తు వచ్చాడు. ఇవన్నీ తనకెంతో గౌరవకారణాలు అనుకొన్నాడు. కాని అతడు డ్రీస్తు శిష్యుడయ్యాక ఈ విలువలన్నీ వ్యర్థమని తెలిసికొన్నాడు. అతన్ని రక్షించింది డ్రీస్తుగాని మోషే ధర్మశాస్త్రం గాదు. ఆ డ్రీస్తు మరణోత్థానాల్లో పాలుపొందితే చాలు తాను ధన్యుడౌతాడు. కనుక ఆ డ్రీస్తుతో పోల్చుకుంటే సమస్త విలువలూ పెంటప్రోగులాగ నిడ్డుయోజనమైనవి అనిపించాయి అతనికి. మనం తరచుగా ఉద్యోగాన్నో, ధనాన్నో, హోదానో, సుఖాన్నో గౌప్ప విలువగా భావిస్తుంటాం. కాని ఈ విలువలన్నిటినీ మించిన విలువ డ్రీస్తు. అతనితో పోల్చిచూస్తే ఈ విలువలన్నీ విలువలేనివి. కనుక డ్రీస్తు అనే విలువను సంపాదించిన వాదొక్కడు విలువ కలవాడు.

9. ఈ పేద నరుడు మొరపెట్టగా యావే ఆలకించాడు, సకల శ్రమల నుండి నన్ను రక్షించాడు – కీర్త 34, 5.

ఇది చాల వినయంతో గూడిన వాక్యం. సామాన్యంగా నరులు తమ్ము గూర్చి తాము గొప్పగా ఎంచుకొంటూంటారు. కాని భక్తులూ మహనుభావులూ తమ్ము గూర్చి తాము స్వల్పంగా ఎంచుకొన్నారు. ఈ కీర్తనకారుడు కూడ తనబోటి దీనుడు మొరపెట్టగా ప్రభువంతటివాడు అలకించాడుగదా అని అశ్చర్యపోయాడు. ఈలాంటి వినయం చాలమంచిది. అబ్రాహాము యావేతో మాటలాడుతూ "బూడిద బ్రోవునైన నేను ప్రభువుతో మాటలాడుతూన్నాను గదా" అని వినయాన్ని ప్రదర్శిస్తాడు. ఆది 18,27. మనంకూడ "ప్రభో! ఈ దీనుణ్ణి రక్షించు" అని సవినయంగా ప్రార్థించుకొంటూండాలి.

10. ఆయన నన్ను తగినవానినిగా తలంచి తన సేవకు నియమించుకొన్నాడు - 1 తిమ్మె 1, 12.

పౌలు మొదట (కీస్తు సమాజాన్ని హింసించాడు. (కీస్తుకు (ప్రత్యర్థిగా నిలిచాడు. కైస్తవులను హింసించడానికై డమస్కు వెళ్తూండగా (ప్రభువు అతని హృదయం మార్చాడు. ఈలా ఒకవైపున తాను (కీఫ్తునకు వ్యతిరేకంగా పనిచేస్తుంటే, మరోవైపున (కీస్తు తన్ను శిష్యునిగా ఎన్నుకొంటూన్నాడు. ఈ సత్యం పౌలు మనసును కరిగించింది. నేను తనకు అపరాధం చేస్తున్నాగూడ ఆ (ప్రభువు నన్నుయోగ్యునిగా భావించాడే అని పౌలు ఎంతో ఆశ్చర్యపోయాడు. మనం కూడ ఈలాగే భావించాలి. మనమంతా అయోగ్యులం. కపటవర్తనులం, పాపులం. ఐనా (ప్రభువుకి మనమీద సదభిప్రాయం వుంది. కావుననే మనలను తన శిష్యవర్గంలో చేర్చుకొన్నాడు. మనలను మెచ్చుకొనే ఆ (ప్రభువుపట్ల మనం కృతజ్ఞత చూపవద్దా?

## 11. నీకు ప్రభువు మీద నమ్మిక లేకపోతే నీ వసలు నిలువనే నిలువవు - యెష 7,9.

యొషయా ప్రవక్త కాలంలో సిరియా రాజులు యెరూషలేము రాజగు ఆహాసు మీదికి దండెత్తి వచ్చారు. ఆ సంగతి వినగానే యెరూషలేము పౌరుల గుండెలు గాలివానకు కొట్టుకొనే చెట్టు కొమ్మల్లాగ దడదడ కొట్టుకొన్నాయి. ఆ యాపదనుండి వాళ్ళను రక్షింపగలవాడు ప్రభువొక్కడే. ఐనా ఆహాసురాజుకి ప్రభువుమీద నమ్మకం లేదు. అందుచేత అతడు రక్షణార్థం బాబిలోనుకు రాయబారులను పంపుతున్నాడు. ఆ సందర్భంలో రాజును మందలిస్తూ ప్రవక్త పల్కిన పల్కిది. ఆ యాహసు రాజులాగే మనమూ కష్టాలువచ్చినపుడు

దేవునిమీద నిలువం. కాని ఆ ప్రభువుమీద ఆధారపడకపోతే మరెవరిమీద ఆధారపడ్తాం? అతనిమీద నిలువకపోతే అసలు నిలుస్తామా?

# 12. క్రీస్తుకూడ తన్ను తాను సంతోషపెట్టకోలేదు. రోమా 15,3.

ఇది యెంత చిన్న వాక్యమో అంత గొప్ప వాక్యం. (క్రీస్తు తన సుఖం తాను వెదుక్కోలేదు. స్వార్ధంకొరకు జీవించలేదు. అలా జీవిస్తే అతడు సిలువ నెక్కేవాడే కాదు. తండ్రి మొదటనే అతనికి మరణ ప్రణాళికను ఒప్పజెప్పాడు. (క్రీస్తు జీవించిన కాలమంతా స్వీయ మరణాన్ని మనసులో పెట్టుకొనే జీవిస్తూ వచ్చాడు. ఇక అతడు తన్నుతాను సంతోష పెట్టుకొనేదెలా? అతడు పరార్థజీవి. ఆ గురువువెంట నడచి పోగోరే శిష్యుడుకూడ తన్నుతాను తృజించుకోవాలి – మత్త 16,24. ఆత్మత్యాగం లేందే ప్రభువును వెంబడింపలేం. ఐనా ఈ యాత్మత్యాగం స్వార్థమానవునికి సుతరామూ గిట్టదు. మనందరిలోను ఈ స్వార్థమనేది చాల బలీయంగా వుంటుంది. భక్తుడు ప్రాన్సిస్ డి సేల్సు చెప్పినట్లు, మనం చచ్చాక పదిహేను నిమిషాలకుగాని మనలోని స్వార్థం చావదు! కనుక మనకు గూడ పరార్థజీవితం పట్ల కోరిక పుట్టించమని స్వార్థాన్ని జయించిన ఆ ప్రభువునే మనవి చేద్దాం.

# 13. వాళ్లు పక్షిరాజులాగ రెక్కలు విప్పి పైపై కెగురుతారు.

- యేష 40, 31.

ప్రభువును నమ్ముకొని జీవించేవాళ్ళను గురించి చెప్తూ యెషయా ఈలా వ్రాసాడు. "ప్రభువును నమ్ముకున్న వాళ్ళు నూత్న బలాన్ని పొందుతారు. పక్షిరాజులాగ రెక్కలు విప్పి పైపై కెగిరిపోతారు. వాళ్ళు పరుగెత్తుతూ గూడ అలుపు జెందరు. ప్రయాణం చేస్తూకూడ సొమ్ముసిల్లిపోరు." పక్షిరాజు ఆకాశంలో చాల ఉన్నతంగా ఎగురుతూంటుంది. దాని బలమూ లాఘవమూ చూస్తే భూమిమీద నడిచే మనకు ఎంతో ఆశ్చర్యం కలుగుతుంది. ప్రభువును నమ్ముకొన్నవాళ్ళు, అతని మీద ఆధారపడి జీవించేవాళ్ళు, ఈ పక్షిరాజులాగ మీదిమీది కెగిరిపోతారు. రోజురోజుకీ వృద్ధిచెందుతారు. వాళ్ళకు అలుపూ, ఆయాసమూ అంటూ వుండదు. చాలమంది భక్తులూ, పునీతులూ మహత్తరమైన జీవితం గడిపారు. ఎంతో కృషి చేసారు. ఎన్నో కార్యాలు సాధించారు. వాళ్ళ జీవిత చరిత్రలు చదువుతూంటే ఒక్క మనిషి యింత పని ఎలా చేసాడబ్బా అని ఆశ్చర్యపోతాం. వాళ్ళను పక్షిరాజులాగా అంతవున్నతంగా ఎగిరించింది (ప్రభువే. భగవంతునిమీద ఆధారపడి అతని దయకు పాత్రులమౌతూ జీవించేపుడు మన జీవితంలో కూడ ఓ నూత్న శక్తీ, నూత్నోత్సాహమూ కనిపిస్తుంది. ఈ విషయంలో మీ యనుభవాన్ని మీరే పరీక్షించి చూచుకొనండి.

# 14. నీ యొద్ద జీవధార వుంది, నీ వెలుగులో మేమూ వెలుగు చూస్తాం- కీర్త 36,9.

ప్రభువు జీవమిచ్చేవాడు. ఈ జీవానికే కీర్తనకారుడు వెలుగు, జీవధార అని రెండు ఉపమానాలు వాడాడు. అతనినుండి జీవజలం ఓ జీవధారనుండి లాగ నిరంతరాయంగా పెల్లుబికి వస్తుంది. ఈ జీవజలం వల్లనే మనం బ్రతుకుతున్నాం. పైగా అతడు తేజుపుంజముకూడ. అతని వెలుగు సోకితేనేగాని మనకు వెలుగులేదు. అనగా అతని జీవం నుండి కాని మనం జీవం పొందలేము. లగ్రాంజ్ అనే బైబులు పండితుడు పూర్వవేదంలోకల్లా పై వచనం (శేష్ఠవాక్యం అన్నాడు. పూర్వ వేదంలోకల్లా (శేష్ఠమైన వాక్యం ఐనా కాకున్నా, (శేష్ఠమైన బైబులు వాక్యాల్లో ఇదీ వొకటని మాత్రం చెప్పాలి. ఆ ప్రభువు మనకు కూడ తన వెలుగునూ జీవాన్నీ ప్రసాదించాలని మనవి చేద్దాం.

# 15. అతడు భాగ్యవంతుడైకూడ మీ కోసం నిరుపేద అయ్యాడు

- 2 S 8,9.

ఈ వాక్యం (క్రీస్తు జననానికి వర్తిస్తుంది. అతడు దేవుడై కూడ మనకోసం నరుడై పుట్టాడు. ఎందుకు? నరులమైన మనలను దివ్యులను చేయడానికి. ఆ ప్రభువు తన దివ్యత్వాన్ని మనకిచ్చి దానికి బదులుగా మన మానుషత్వం తాను పొందుతాడు. మన మానుషత్వం వల్ల అతని కేమీ లాభంలేదు. అతని దివృత్వం వల్ల మనకు మాత్రం ఎంతైనా లాభం వుంటుంది. అతడు దర్మిడులను ధనాఢ్యులను జేసేవాడు. పెంట ప్రోవులమీద కూర్చొనిన దౌర్భాగ్యులను పైకిలేపి సింహాసనాలమీద కూర్చుండబెట్టేవాడు-1 సమూ 2,8. దర్మిద నరజాతికి చెందిన మనం అతనిద్వారా దివ్యులం కావాలి.

#### 16. మనం పిడీకెడు మట్టిముద్దనుండి పుట్టామని ఆ ప్రభువునకు జ్ఞాపకముంటుంది - కీర్త 103,14.

మన పుట్టుపూర్పోత్తరాలు ఆ ప్రభువునకు బాగా తెలుసు. నరులు పిడికెడు మట్టి ముద్దనుండి పుట్టిన ఆదాము సంతతివారని ఆ ప్రభువునకు జ్ఞాపకముండదా? కనుక మన బలహీనతలను జూచి మనం ఆశ్చర్యపడినా, ఆ ప్రభువుమాత్రం ఆశ్చర్యపడడు. తండ్రి బిడ్డలమీద జాలి జూపినట్లుగా ఆ ప్రభువు మనమీద జాలి జూపుతూంటాడు. మనం నడవలేక జారిపడిపోయినపుడు అతడు జాలితో పైకి లేపుతూంటాడు. బురదలో దిగబడిపోయినపుడు నెనరుతో ఒడ్డుచేరుస్తూంటాడు. బైబులు భగవంతుడు నరులేమి అపరాధం చేస్తారో పట్టుకొందామని ఓ పోలీసువాడిలాగ కనిపెట్టుకొని వుండడు. ఓ తండ్రిలాగ మనలను నెనరుతో చూస్తూంటాడు. నిత్యమూ మనలను ఆదుకొంటాడు.

17. క్రీస్తు నిన్నా ఇవ్వాళ్లా ఎప్పుదూ ఒకే రీతిగా వుంటాదు.

క్రీస్తు ఎప్పుడూ ఒకేరీతిగా వుంటాడు. అతనిలో మార్పేమీ లేదు. ఏసు అంటే యేమిటి? రక్షకుడు. అతదు తాను జీవించినపుడూ రక్షకుడే, ఇప్పుడూ రక్షకుడే. అతని తరఫున అతడు రక్షణం ఈయడానికి ఎప్పుడూ సంసిద్ధంగానే వుంటాడు. కాని మన తరఫున మనం మాత్రం ఆ రక్షణం పొందడానికి సంసిద్ధంగా వుండం. అతడు మార్పుచెందడు అన్నాం. కనుక అతనికి మనతో వుండే సంబంధంలో మార్పులేదు. కాని మనం మార్పు చెందుతూంటాం. కనుక మనకు అతనితో వుండే సంబంధం మారిపోతుంటూంది. అతడు రక్షకుడే గాని అతని రక్షణాన్ని పొందే యోగ్యత మాత్రం మన కుండదు. మరి మనం ఏంచేద్దాం? కనీసం ఈ సత్యమైనా తెలిసికొని చిత్తశుద్ధితో పశ్చాత్తాపపడదాం.

# 18. ఉనికిలో వుండే ప్రాణ్ణి దేన్నీ నీవు అసహ్యించుకోవు – జ్ఞాన 11,24.

సొలోమోను జ్ఞానగ్రంథాన్ని (వాసిన రచయిత "ప్రభూ! ఉనికిలో ఉండే ప్రొణ్ణి దేస్నీ నీవు అసహ్యించుకోవు. అసహ్యించుకొనేవాడి వైనట్లయితే వాటిని కలిగించే వుండవు. నీవు ప్రాణంపట్ల టీతిజూపేవాడివి. నాశంలేని నీ యాత్మ ప్రతిప్రాణిలోను నెలకొని వుంటుంది" అంటాడు. ఇవి చాల గొప్ప వాక్యాలు. నేను అల్పుణ్ణే గావచ్చు, అధముణ్ణేగావచ్చు. నేనంటే నాకే అసహ్యం కలిగితే కలగవచ్చు. కాని ప్రభువు మాత్రం నన్ను ఆదరంతోను, గౌరవంతోను చూస్తూంటాడు. నన్ను లాగే ఇతరులను కూడ అభిమానంతో చూస్తూంటాడు. అందుచేత నామీద నాకే నమ్మిక వుండాలి. నాకు ఇతరుల మీద గౌరవముండాలి. ఇవి ఉత్సాహాన్ని కలిగించే భావాలు కదా!

# 19. ఇద్దరు ముగ్గురు నా పేర సమావేశమైన తావులో నేనూ నెలకొనిపుంటాను - మత్త 18,20.

పూర్వవేదకాలంలో యెరూషలేము దేవాలయంలో ధర్మశాస్ర్తాన్ని వివరించేవాళ్లు. యూదభక్తులు ఆ దేవాలయంలో సమావేశమై ధర్మశాస్త్ర బోధలను ఆలించేవాళ్లు. అలా సమావేశమైన భక్తసమాజంలో ప్రభువు ప్రత్యక్షమై వుందేవాడు. ఆ ప్రభు సాన్యిధ్యాన్ని పూర్వవేద ప్రజలు "షెకీనా" అని పిల్చేవాళ్లు. షెకీనా అంటే నివాసం అని అర్థం. అనగా ప్రభువు ఆ ప్రజల మధ్య నివసించేవాడని భావం. ఇక, పూర్వవేద ప్రభువులాగే నూత్నవేద ప్రభువు కూడ తన ప్రజలతో వసిస్తుంటాడు. నూత్న వేదంలో మనం కూడ ప్రభు బోధలు

వినదానికి గాని, ప్రభు గ్రంథాన్ని పఠించదానికి గాని, ప్రభువుని ఆరాధించుకోవదానికి గాని ఓ తావులో సమావేశమౌతూంటాం. ఈలాంటి సమావేశాల్లో క్రీస్తు కూడ ప్రత్యక్షమై వుంటాడు. తన పేర సమావేశమైన భక్తులను దీవిస్తూంటాడు. ప్రభు దీవెన వలననే మన సమావేశాలూ, కూటాలూ కొంతవరకైనా ఫలసిద్ది నందుతూన్నాయి.

20. తల్లి తన (పేవున బుట్టిన బిద్దను మరచిపోతే పోతుందేమో గాని, నేను మాత్రం మిమ్ము మరచిపోను - యెష 49, 15.

తల్లి తన చంటిబిద్దను మరిచిపోదు. తన (పేవున బుట్టిన బిద్దమీద కరుణచూపకుండా వుండలేదు. బిద్దమీద అనురాగం లేని ఉన్మత్తురాలైన తల్లి ఒకవేళ ఎక్మడైనా ఉంటుందేమో కాని, భగవంతుడు మాత్రం తన ప్రజలమీద అనురాగం చూపకుండా వుండలేదు. అతదు తల్లిలాంటివాడు. బైబులు అతనిలో తల్లి గుణాలు వుంటాయని చెప్తుంది. అతనిని తల్లి పక్షితో పోలుస్తుంది. ఆ ప్రభువు మనకు తల్లీ తండ్రి అని చెప్తుంది. ఇంట్లో అమ్మంటే మనకెంతో ఇష్టం. అమ్మను మించిన (పేమశక్తి ఏముంది? భగవంతుడుకూడ మన అమ్మలాంటివాడే. తన తరపున తాను మనలను అమ్మలాగ (పేమతో ఆదరించేవాడే. కాని మన తరపున మనకు, అతనిపట్ల అమ్మపట్ల కలిగే అనుభవం కలుగదు. ఈ లోపం మనది కాని అతనిదికాదు. కనుక మనం రోజురోజుకీ ఆ భగవంతుడ్డి అర్థం చేసికొనే ప్రయత్నం చేయాలి.

# 21. ఇతరులకంటే మేమే యోగ్యులమని భావించకండి - ఫిలి 2, 3. ఇతరులను గౌరవించడానికి సంసిద్ధంగా వుండండి - రోమా 12, 10.

తరచుగా మనం ఇతరులను చిన్నచూపు చూస్తూంటాం. వాళ్ళకంటె మనం ఎంతో యోగ్యులం అనుకొంటూంటాం. ఇతరులను గౌరవించడానికీ, భూషించడానికీ ఒప్పుకోం. వాళ్ళ గౌరవం మన అవమానం అన్నట్లుగా భావిస్తాం. అందుకే తరచుగా మనకూ ఇతరులకూ తగాదాలూ మనస్పర్ధలూ వస్తుంటాయి. సోదర (పేమ కలికానికై నా కన్పించకుండా పోతుంది. ఈ సందర్భంలో పౌలు రెండు నియమాలిచ్చాడు. ఈ రెండు నియమాలనూ పాటిస్తే మనం ఇరుగుపొరుగువాళ్ళతో ఒద్దికగాను, (పేమభావంతోను జీవించగలం. ఒకటి : ఇతరుల కంటె మనం యోగ్యులం అనుకోకూడదు. వాళ్ళే మనకంటె యోగ్యులేమో అనుకొంటూండాలి. రెండు: ఇతరులను చిన్న చూపు చూడకూడదు. ఇతరులను గౌరవిస్తుండాలి. ఈలా ఇతరులను యోగ్యులనుగా భావించి గారవిస్తుంటే మన తగాదాలన్నీ వాటంతటవే సమసిపోతాయి.

#### **22.** దేవుడు నరుడు చూచే చూపున చూడడు. - 1 సమూ 16,1.

దావీదు తండ్రి యీషాయికి ఎన్మిదిమంది కుమారులు. వారిలో కడగొట్టవాడు దావీదు. యీషాయి తన పెద్దకొడుకు యెలియాబును సమూవేలు చెంతకు పంపాడు. సమూవేలు యెలియాబు ఆకారాన్ని చూచి మెచ్చుకొని అతన్ని రాజుగా అభిషేకింప బోయాడు. కాని ప్రభువు సమూవేలుతో "ఇతని ఆకారాన్ని చూచి భమసిపోవద్దు. నరుడు వెలుపలి రూపాన్ని మాత్రమే చూస్తాడు. కాని దేవుడు హృదయాన్ని పరిశీలిస్తాడు అన్నాడు. మనం నరులుచేసే వెలుపలి పనులను మాత్రమే చూచి వీళ్ళు మంచివాళ్ళు వీళ్ళు చెడ్డవాళ్లు అని నిర్ణయిస్తాం. కాని భగవంతుడు నరులుచేసే వెలుపలి పనులను మాత్రమే చూడడు. వాళ్ళ హృదయంలోని ఉద్దేశాలనుకూడ గమనిస్తూంటాడు. అందుచేత మన దృష్టిలో మంచివాళ్లైన వాళ్ళంతా దేవుని దృష్టిలో మంచివాళ్ళు కావచ్చు కాకపోవచ్చు. ఆలాగే మన దృష్టిలో చెడ్దవవాళ్లైన వాళ్ళంతా దేవుని దృష్టిలో మెద్దవాళ్ళు కావచ్చు కాకపోవచ్చు. అతని నిర్ణయాలు వేరు, మన నిర్ణయాలు వేరు. కనుక ఇతరులను గూర్చిన మన అభిప్రాయాల్లో పొరపాట్లు ఉండవచ్చు. ఉంటాయికూడ.

# 23. అతడు మీ మీద (శద్ధచూపుతుంటాడు. కనుక మీ చింతలన్నీ అతనికే వదలివేయండి - 1 పేత్రు 5,7.

మనం పసివాళ్లంగా వున్నపుడు తల్లిదండులు మన మీద శ్రద్ధ జూపించారు. కనుకనే మనం ఆపదలన్నీ తప్పుకొన్నాం. వృద్ధిలోకి వచ్చాంగూడ. ఈలాగే డ్రభువు కూడ నిత్యమూ తన బిడ్డలమైన మన మీద శ్రద్ధ చూపుతుంటాడు. అతని కరుణవల్లనే మనం రోజురోజు ఆపదల నుండి తప్పుకొని బ్రతుకుతూన్నాం. అతను ఓ కాపరిలాంటి వాడు, మనం మందలాంటి వాళ్లం అని చెప్తుంది 23 వ కీర్తన. కాపరి మంద మీద శ్రద్ధచూపినట్లుగానే డ్రభువు మన మీద శ్రద్ధ చూపుతూంటాడు. కనుక భక్తుడు తన చింతలన్నీ ఆ తండికే వదలివేయాలి. చింతించినంతమాత్రన్నే మన సమస్యలు తీరిపోతాయా? తీరవు. వాటిని కొద్దిగానో గొప్పగానో తీర్చేవాడు ఆ డ్రభు వొక్కడే.

#### 24. నా జీవితమంతా ప్రభు మందిరములోనే గదపాలనుకొన్నాను

**–** ඡ්<u>ර</u> 27,4.

27వ కీర్తన (వాసిన భక్తుడు "నేను ప్రభుని ఒక్క వరమడిగాను. నా జీవితమంతా ప్రభు మందిరంలో గడపాలనీ, ఆయన మంచితనాన్ని చవిచూడాలనీ, ఆయన సలహా పొందాలనీ కోరుకొంటూన్నాను" అంటాడు. పూర్వవేదనరులు మామూలుగా దేవుని నుండి అడిగిన వరాలు నాల్గు : దీర్వాయువూ, సిరిసంపదలూ, సంతానమూ, శ్రతు వినాశమూ. కాని పైకీర్తన ద్రాసిన భక్తుడు మాత్రం ఈ మామూలు కోరిక లేవీ కోరుకోలేదు. అతదు జీవితమంతా ప్రభుమందిరంలో గడపాలనుకొన్నాడు. ఎందుకు? ప్రభువుని సేవించి అతని మంచితనాన్ని అనుభవపూర్వకంగా తెలిసికోవాలనుకొన్నాడు. ప్రభువు సలహాపొంది అతని జీవిత సమస్యలను ప్రభువును ప్రియపడేలా తీర్చిదిద్దుకోవా లనుకొన్నాడు. ఈ భక్తునికి కావలసింది ఐహిక సంపదలూ కాదు, భగవంతుని వరాలూ కాదు, మరి ఆ భగవంతుడే. భక్తుడంటే ఈలాంటివాడు కదా!

# 25. దేవుడు మీ శక్తికి మించినట్లుగా మిమ్ము శోధింపడు- 1 కొ 10,13.

జీవితంలో అందరికీ శోధనలు వస్తుంటాయి. కాని ఈ శోధనలు మన శక్తికి మించి వుండవు. వాటిని జయించే శక్తిని దేవుడు తప్పకుండా ఇస్తుంటాడు. లేకపోతే అతడు మోయలేని బరువును మన తలమీద మోపినట్లుకదా! శోధనలను మనంతట మనమే జయించలేంగాని, దేవుని శక్తితో జయించగలం. అందుచేత ఆ డ్రుభువు వరడ్రసాదాన్ని అడుగుకొంటూండాలి. బలహీనపు తీగ బలమైన చెట్టుమీదికి అల్లుకొంటుంది. ఆ చెట్టుబలంలో తానూ పాలు పొందుతుంది. ఆలాగే మనంకూడ స్వయంగా దుర్భలులమైనాకూడా (క్రీస్తు బలంపొంది బలవంతుల మౌతాం. ఓమారు పౌలు తన బాధ నొకదాన్ని తొలగించమని డ్రుభువుని మనవి చేసాడు. డ్రుభువు పౌలుతో నీ బాధను తొలగించనుగాని, దాన్ని భరించే వరడ్రసాదం మాత్రం ఇస్తాను పొమ్మన్నాడు – 2 కొ 12,10. మన శోధనల విషయంకూడ ఇంతే.

# 26. నీ వెక్కడికి వెళ్ళినా నేను నిన్ను కాపాడుతూనే వుంటాను.

యాకోబు తన అన్నయైన యేసావువద్ద నుండి పారిపోతూ రాత్రిలో బేతేలు వద్ద నిద్రిస్తుండగా కలలో ప్రభువు పల్కిన వాక్యమిది. ప్రభువు అతన్ని ఏసావు బారినుండి రక్షించాడు. తరువాత అతడు తన మేనమామ కొమార్తె లిద్దరినీ పెండ్లిచేసికొన్నాడు. సిరసంపదలతో తులదూగుతూ జన్మదేశానికి తిరిగివచ్చాడు. ఈ విధంగా అడుగడుగునా ప్రభువు అతన్ని కాపాడాడు, ఆదరించాడు. ప్రభువు తన భక్తులకు తోడై యుంటాడు. అందుకే కీర్తనకారుడు కూడ " నీ వెక్కడికి వెళ్లినా నిన్ను కాపాడుతూండమని ప్రభువు తన దూతలను ఆజ్ఞాపించాడు" అంటాడు – 91,11 ఈలా భగవంతుని ఆదరణకు పాత్రుడయ్యే నరుడు ధన్యుడుగదా!

27. మన ప్రధాన యాజకుడు మన బలహీనతలపట్ల సానుభూతి చూపలేనివాడు కాదు – హెబ్రే 4,16.

మనం తరచుగా క్రీస్తు దేవుడని భావిస్తుంటాం. కాని అతడు నరుడుకూడ అని తలంచనే తలంచం. ఇది పెద్ద పొరపాటు. అతడు దేవుడుగానే మనలను రక్షించి వుండవచ్చు గదా! మరి నరుడై జన్మించింది దేనికి? మన పతన స్వభావాన్ని అనుభవ పూర్వకంగా తెలిసికోవడానికీ, మనపట్ల సానుభూతి చూపడానికీ, అతడూ మనలాగే నరుడయ్యాడు కనుక, మనలాగే బాధలూ, శోధనలూ అనుభవించాడు. కనుక, మన కష్టసుఖాలను అనుభవపూర్వకంగా తెలిసికోగలిగాడు. పిడికెడు మట్టిముద్దయైన నరుడు ఎంత బలహీనపు ప్రాణియో ప్రత్యక్షంగా గుర్తింపగలిగాడు. ఈలాంటి క్రీస్తు దగ్గరికి మనం చనువుతో, స్వతంత్రంతో వెళ్ళాలి. అతడు మనలను చీదరించుకోడు గదా, ఆదరిస్తాడు. అతడు మన తరఫున దేవుని యెదుట నిలిచే కృపాసింహాసనం. మన జాతివాడు, మన పెద్దన్న. 28. నేను పండుకొని నిద్రపోయాను. మళ్ళా సురక్షితంగా లేచాను. ప్రభువే నన్ను కాపాడాడు.

దేవునిమీద భారంవేసి జీవించాలని కీర్తనలు మాటిమాటికి చెప్తూంటాయి. ఓ కీర్తనకారుని అనుభవం ఇది. అతను పండుకొని నిద్రపోయాడు. నిద్రలో మైమరపు కలుగుతుంది. మనలను మనమే మరచిపోతాం. ఈ సమయంలో ఎవరైనా మనకు హాని చేయవచ్చు. పైగా మైమరపు చెందిన మన ప్రాణం మళ్ళా మేల్కోకుండా వుండవచ్చు కూడ. ఐనా అతడు నిద్రనుండి సురక్షితంగా లేచాడు. ఎవరూ తనకు హాని చేయలేదు. తాను పూర్వపు రీతినే కుశలంగా వున్నాడు. ఎందుకు? ఆ నిద్రలో, ఆ మైమరపులో ప్రభువే అతన్ని కాపాడాడు. నిద్ర మన కందరికీ అందుబాటులోవున్న అనుభవమే. కాని నిద్రను గూర్చిన ఈ కీర్తనకారుని తలపోతలు మాత్రం లోతైనవి. మనంకూడా ఇతనిలాగే రోజూ నిద్రపోకముందూ, నిద్రనుండి లేచాకా "ప్రబో! నన్ను కాపాడేవాడివి నీవే" అని చెప్పుకొంటే ఎంత సభ్యతగా వుంటుంది!

29. అతడు అన్ని పనులూ చక్కగా చేసాడు. – మార్కు 7,37.

క్రీస్తు సమకాలికులు అతని బోధలు విన్నారు. అతని అద్భుతాలు చూచారు. అతని నడవడికను గమనించారు. ఇదంతా చూచాక కొంతమంది క్రీస్తును గూర్చి అనుకొన్న మాటలే పై వాక్యం. అనగా క్రీస్తు సమకాలికులకు అతన్ని గూర్చి కలిగిన భావం ఇది. క్రీస్తు తానుచేసిన పనులన్నీ సంతృప్తికరంగా చేసాడు. అతని పనులను చూచి పరలోకంలోని పిత మెచ్చుకొన్నాడు. భూలోకంలోని ప్రజలూ సంతుష్టలయ్యారు. మనం చనిపోయాక మన సమాధి రాతిమీదగూడ ఇతడు చక్కగా పనిచేసాడనో, ఇతడు చక్కగా ప్రవర్తించాడనో వ్రాసిపెడితే ఎంత బాగుంటుంది! కాని అప్పుడు అలాంటి మెప్పుకోలును పొందాలంటే ఇప్పుడు మనం ఎలా ప్రవర్తించాలి?

# 30. నేను నీకు తోదై యుంటాను

– యెష 41,10.

యెషయా ప్రవచనంలో "బాధామయ సేవకుడు" అనే మహానుభావుదొకడు ప్రజలకొరకు ప్రాణాలు అర్పిస్తాడు. అతని మరణం ద్వారా ప్రజలకు జీవం కలుగుతుంది. ఈ ప్రవచనం నూత్న వేదంలో రాబోయే క్రీస్తుకు వర్తిస్తుంది. పై వాక్యంలో ప్రభువు ఈ బాధామయ సేవకుడ్డి ఉద్దేశించి "నేను నీకు తోడై యుంటాను" అంటాడు. ప్రభువు తోడై యుండబట్టే అతడు ధర్మమూర్తియై ప్రాణత్యాగం చేయగలిగాడు. పూర్వవేద భగవంతుడు తన ప్రజలకు తోడై యుండేవాడు. కనుకనే అతనికి ఇమ్మానువేలు – మనతోవుండే దేవుడు అని పేరు. అలాగే నూత్నవేద భగవంతుడూ తన ప్రజకు తోడైయుంటాడు. కనుకనే అతడు "లోకాంతం వరకూ నేను మీతో వుంటాను" అని హామీయిచ్చాడు. మత్త 28,20. ఆ ప్రభువు మనకుతోడై యుండబట్టే మనం ఒకపాటిగానైనా విశుద్ధజీవితం జీవింప గల్గుతున్నాం. ఒకపాటిగానైనా సత్యార్యాలు చేయగలుగుతున్నాం. కనుక ఈ దేవుని తోడును అభిలషిద్దాం, అడుగుకొందాం.

### 31. దేవుడు తన్ను (పేమించేవాళ్ళకి అన్నీ సవ్యంగానే అమర్చుతూంటాడు - రోమా 8,28.

ఇది చాలమంచి వాక్యం. దేవుడు తన్ను (పేమించేవాళ్ళను గమనించి వాళ్ళకు అన్నీ అనుకూలంగా వుండేలా చూస్తాడు. అంటే వాళ్ళకు కష్టాలూ చిక్కులూ రావనిగాదు, వస్తాయి. కాని అలా వచ్చిన కష్టాలను గూడ వాళ్లు సద్వినియోగం చేసుకొంటారు. వాటిని వ్యర్థం చేసికోరు. వాటివలన ఫలితం పొందుతారు. జీవితంలో మనకు బోలెడన్ని సంఘటనలు తటస్థిస్తుంటాయి. వాటిల్లో కొన్ని మంచివి, కొన్ని చెడ్డవి. ఐనా మనం మంచి సంఘటనల వలన ఫలితం పొందుతామేమో గాని, చెడ్డ సంఘటనల వలన మాత్రం తరచుగా ఫలితం పొందం. దేవుని (పేమించేవాళ్లు ఈ చెడ్డ సంఘటనల వలన కూడ ఫలితం పొందుతూనే వుంటారు. అది ఈ వాక్యం బోధించే సత్యం. దేవుడ్డి (పేమించే నరుడు పొందే ఫలితం ఈలాంటిది.

32. నా రోజులింకా ప్రారంభం కాకమునుపే అవి యిన్ని యని నీవు ముందుగానే నిర్ణయించావు గదా! – కీర్త 139, 16.

మనం పుట్టకముందే మన రోజులిన్ని అని దేవుడు ముందుగానే నిర్ణయించాడు. తన పుస్తకంలో డ్రాసుకొన్నాడు కూడ. మనం ఎన్నాళ్ళు జీవిస్తామో, ఎలా జీవిస్తామో, ఏమేం చేస్తామో అతనికి బాగా తెలుసు. కాని ఈ తెలివిడివల్ల మన స్వాతంత్ర్యం నశించిపోదు. అనగా అతనికి ముందుగానే తెలుసు గనుక మనం ఈలా జీవించం. మనం ఈలా జీవిస్తాం గనుక అతనికి ముందుగానే తెలుసు. దేవుడు మన స్వాతంత్ర్యాన్నెప్పుడూ అరికట్టడు. మన దుష్కార్యాలకు తానెపుడూ బాధ్యుడు కాదు. మంచిని చేసినా, చెడ్డనుచేసినా కర్తలము మనమే. ఫలితం అనుభవించేవాళ్ళమూ మనమే. ఈ సత్యం మనకు నిరాశనుగాదు, ఆశను పుట్టించాలి.

# 33. నేను ద్రాక్ష తీగను, మీరు నాలోనికి అతుకుకొన్న కొమ్మలు

-యోహా 15,4.

కొమ్మలు తల్లి తీగలోనికి అతుక్కాని వుంటాయి. తల్లి తీగలోని సారం వానిలోనికి ప్రసరిస్తుంది. ఆ సారాన్ని పొంది కొమ్మలు ఆకు దొడిగి, పూలు పూచి కాయలు కాస్తాయి. తల్లి తీగలోని సారం కాస్త ఆగిపోతే, కొమ్మలు వాడిపోతాయి, చస్తాయి. ఈ యుపమానమే మనకూ (క్రీస్తుకూ కూడా వర్తిస్తుంది. అతని సారం మనలోనికి ప్రసరిస్తుంది. ఆ సారమే వర్మసాదం. ఆ ప్రభువుతో ఐక్యమై యున్నంతకాలం అతని వర్మపసాదం మనలను దివ్యులనుగా చేస్తుంది. మనం పాపజీవితం విడనాడి పవిత్ర జీవితం గడుపుతాం. కాని ఆ ప్రభువునుండి వేరైపోయిననాడు మనలోని దివ్యజీవితం చచ్చిపోతుంది. ఇక మనకు మిగిలేది పాపజీవితం మాత్రమే.

# 34. నిన్నుగూర్చి నాకు తెలుసు

**-** యిర్మీ 1,5.

డ్రభువు యిర్మీయా డ్రవక్తకు డ్రత్యక్షమై "నేను నిన్ను మాతృగర్భంలో నెలకొల్పకముందే నిన్నుగూర్చి నాకు తెలుసు. నీవు మాతృగర్భంనుండి వెలువదకముందే నిన్ను డ్రవక్తగా నియమించాను" అన్నాడు. కనుక యిర్మీయా పుట్టకముందే డ్రభువుకి అతన్నిగూర్చి బాగా తెలుసు. యిర్మీయా తల్లి కడుపునుండి బయటపదకముందే డ్రభువు అతన్ని తన డ్రవక్తగా నియమించాడు. డ్రభువు యిర్మీయాకు చెప్పిన వాక్యమే మనకూ చెప్పాడు. మనం పుట్టకముందే మనలను గూర్చి ఆ డ్రభువుకి తెలుసు. మనం ఏంపని చేస్తామో ఎలా జీవిస్తామో గూడా అతనికి బాగా తెలుసు. ఒక్కోమారు మన జీవితం ఏమౌతుందో అని దిగులుపడిపోతూంటాం. ఆత్మవిచారానికి గురౌతుంటాం. అలాంటప్పుడు పైవాక్యం మనలో నమ్మికను పుట్టిస్తుంది. నారు పోసినవాడు నీరు పోయడా అనే విశ్వాసం కలిగిస్తుంది.

# 35. నేనింతటివాణ్ణి అయ్యానంటే అదంతా దేవుని చలవవల్లనే.

- 15° 15,10.

పౌలు పొట్టివాడట. ఐనా చాల గట్టివాడు. అతడు కొరింతు, ఫిలిప్పి, కోలోస్సా మొదలైన నానాపట్టణాల్లో (క్రీస్తును బోధించాడు. కైస్తవ సమాజాలు స్థాపించాడు. తిమోతి, తీతు మొదలైన శిష్యబృందాన్ని తీర్చిదిద్దాడు. తన విశ్వాసులకు (క్రీస్తును వివరిస్తూ 14 జాబులు (వాసాడు. పేత్రుతో సమానమైన (పేషితుడని పేరుగాంచాడు. (క్రీస్తు అతనికి చాలసార్లు (పత్యక్షమయ్యాడు కూడ. ఇన్ని మహత్తర కార్యాలు సాధించినా పౌలు ఉబ్బిపోలేదు. నేనింతవాణ్ణి, అంతవాణ్ణి అని చెప్పుకోలేదు. దేవుని చలువ వల్లనే ఒకపాటివాణ్ణి అయ్యానని సవినయంగా పల్మాడు. మనం జీవితంలో ఏదో కొంచెం సాధిస్తాం. కాని వెంటనే మన డప్పు మనమే వాయించుకొంటాం. నేటి పట్రికల్లో, సమావేశాల్లో, సమాచార సాధనాల్లో ఈ బడాయి అధికంగా కన్ఫిస్తూంటుంది. తననూ భగవంతుణ్ణి అర్థం చేసికొన్న నరుడు గర్విష్ఠి కాడుగదా, వినయవంతు డౌతాడు.

# 36. నరుడు స్నేహితునితో మాటలాడినట్లుగా యావే మోషేతో ముఖాముఖి మాటలాదేవాడు - నిర్గ 33,11.

మనం స్నేహితునితో మాటలాదేపుడు మరో మధ్యవర్తిద్వారా మాటలాడం. నేరుగా మాటలాదేస్తాం. ప్రభువు మోషేతో కూడ అలా నేరుగా మాటలాదేవాడు. ఇతర భక్తులతో ఐతే అతడు ప్రవక్తల మధ్యవర్తిత్వం ద్వారా మాటలాదేవాడు. కాని మోషేతో అలాకాదు. అనగా మోషేకు ప్రభువు పట్ల అంత పరిచయమూ, చనువూ వుందేవని భావం. ఇక నూత్న వేదంలో ప్రభువు మనలను కూడ తన స్నేహితులనే పేర్కొంటాడు– యోహా 15,15. ఆ ప్రభువు మనతోను, మనం ఆ ప్రభువుతోను నేరుగా మాటలాడతాం. ఇది దేవుని మిత్రులకేగాని అన్యులకు లభింపని దొద్దభాగ్యం.

# 37. నరుడు జంతుజాలాన్నంతటినీ మచ్చిక జేసికొన్నాడు కాని నాలుకను మాత్రం సాధువుగా జేసికొన్నవాడు ఒక్కడూ లేడు – యాకో 3,8.

చిన్న నిప్పురవ్వే కారుచిచ్చు ఔతుంది. నాలుకా ఈలాంటిదే. నిప్పు రవ్వ అడవి నంతటినీ కాల్చివేసినట్లే అది మన జీవితాన్నంతటినీ కాల్చివేస్తుంది. నాలుకంతటి దోసకారి మరొకటిలేదు. నరుడు పాములు, పెద్దపులులు మొదలైన విషజంతువులను మచ్చికజేసికొంటున్నాడు. కాని నాలుక దుష్టజంతువు లన్నిటికంటె దుష్టమైంది. దీనిని లోబరచుకొన్నవాడు లేడు. చిన్నకళ్లెం గుర్రాన్నీ, చిన్న చుక్కాని ఓడనూ నడిపిస్తుంది. అలాగే నాలుక చిన్న అవయవమే ఐనా నరుడంతటివాణ్ణి నడిపిస్తుంది – ఇవి నాలుకను గూర్చి యాకోబు జాబు చెప్పేకొన్ని భావాలు. ఈ భావాలను విన్నాక మన నాలుకను ఏలా వాడుకొంటున్నామో కూడ కొద్దిగా ఆలోచించి చూచుకొందాం.

38. నేను మహోన్నతమైన పరిశుద్ధస్థలంలో నివసిస్తుంటాను. ఐనా వినయాత్ములైన పశ్చాత్తాపమనస్కుల చెంతగూడ వసిస్తుంటాను

- యేష 57,15.

ప్రభువు ఊర్థ్వలోకంలో వుంటాడు. అతడు మహోన్నతుడు. ఐనా ఆ ప్రభువు మంటిమీదికి వచ్చి నరులతోను వసిస్తూంటాడు. కాని, ఏలాంటి `నరులతో? వినయవంతులూ, పశ్చాత్తాప హృదయులూ ఐన నరులతో. వినయవంతులు అంటే ప్రభువుకి అంత ప్రియం. నరుడు గర్వంవలన తోడి మానవునికేగాడు, భగవంతునికిగూడ అప్రియుడౌతూంటాడు. అందుకే ఓ వేదవాకృం "ప్రభువు వినయవంతులకు దీవెనలిస్తాడు. కాని గర్విష్ఠులను అణగద్రొక్కుతాడు అంటుంది—" యాకో 4,6. వినయవంతుడైన సుంకరీ గర్వాత్ముడైన పరిసయుడూ— వీళ్లిద్దరి సంగతీ మనకు తెలుసు. ఫలితాంశమేమిటంటే వినయవంతుడు భగవంతుని మన్ననకు పాత్రుడౌతాడు.

39. నేనూ నీకు శిక్ష విధింపను. ఇక వెళ్ళి పాపం చేయకుండా బ్రతుకు - యోహా 8,11.

రంకుటాలిని రాళ్ళతో కొట్టి చంపమంటుంది మోషే ధర్మశాస్త్రం. (కీస్తు బోధనాకాలంలో యూదులు తమచేజిక్కిన ఓ వ్యభిచారిణిని అలా చంపడానికి పూనుకొన్నారు. శిక్షార్వులకు శిక్ష విధించడంలో ఆశ్చర్యమేమీ లేదు. కాని ప్రభువు శిక్షార్వులకుకూడ శిక్ష విధింపలేదు. వాళ్ళను కరుణించాడు, మన్నించాడు. ఇక వెళ్ళి యిలాంటి పాపాలు చేయకుండా బ్రదకండి అని మాత్రం మందలించాడు. అతని కరుణను తలంచుకొంటే మనకు ఆశ్చర్యం కలుగుతుంది. మన విషయంలో కూడ ఆ ప్రభువు కారుణ్యమయుడుగానే ప్రవర్తిస్తాడు. అతడు మన పాపాలకు తగ్గట్టుగా మనలను శిక్షించినట్లయితే మనమంతా ఇప్పుడెక్కడుండే వాళ్ళమా!

40. ఆకాశం నుండి వచ్చే వానా మంచూలాగే నానోటి నుండి వెలువడే వాక్కూ వుంటుంది – యెష 55,10.

అకాశం నుండి వచ్చే వానా, మంచూ వృర్ధంగా అకాశానికి తిరగిపోవు. భూమిని తడిపి పైరులను ఎదిగిస్తాయి. పంటలు పండించి సేద్యగానికి అన్నం చేకూర్చిపెడతాయి. అలాగే (ప్రభువు నోటినుండి వెలువడే వాక్యం గూడ వృర్ధంగా అతని వద్దకు తిరిగిపోదు. అది నరుని హృదయాన్ని సోకుతుంది. ఆ నరుని గూర్చిన భగవంతుని సంకల్పం నెరవేర్చి తీరుతుంది. అనగా వాన పొలంలో పంటలు పండించినట్లే దేవుని వాక్కు మన హృదయంలో మంచి కోరికలు పుట్టిస్తుంది. కనుక భక్తుడు దైవవాక్యాన్ని పఠించాలి. ఆలించాలి. ఆ వాక్యం ప్రకారం హృదయాన్ని సంస్కరించుకోవాలి.

# 14. ಅಟ್ಟಭಾಗ್ಯಾಲು

బైబులు భాష్యం - 153

మత్తయి సువిశేషం 5-7 అధ్యాయాలకు "పర్వత ప్రసంగం" అనిపేరు. ఇది నూత్న వేదంలోకెల్ల ప్రసిద్ధ భాగం. దీనికి క్రీస్తు గీత లేక క్రీస్తు ధర్మశాస్త్రం అనిపేరు వచ్చింది. ఈ భాగం క్రీస్తు నైతిక సూత్రాల సంపుటి.

మత్తయి దృష్టిలో క్రీస్తు నూత్న మోషే. ఇద్దరూ కొండమీద ధర్మశాస్రాన్ని జారీ చేసారు. మోషే పుస్తకాలు ఆదిపంచకం. మత్తయి గ్రంథంకూడ ఐదుపన్యాసాలుగా వుంటుంది.

లూకా మైదాన ప్రసంగం 29 వచనాలు మాత్రమే – 6,17–49. కాని మత్తయి పర్వత ప్రసంగం 107 వచనాలు. అనగా అతడు ఈ యంశాన్ని పెంచి వ్రాసాడు. ఈ భాగం నూత్న వేదానికి గుండెకాయ లాంటిది.

ఇక, పర్వత ప్రసంగంలో అష్టభాగ్యాలు ఒక భాగం. వీటికే ధన్యవచనాలు అనికూడ పేరు. ఇవి ఇహలోక భాగ్యాలనూ పరలోక భాగ్యాలనూ గూడ సూచిస్తాయి. పూర్వ నూత్న వేదాల్లో ధన్యవచనాలు చాలా వున్నాయి. నరులు ధన్యులు ఔతారని చెప్పేదే ధన్య వచనం. ఊదాహరణకు, ప్రభువును నమ్మే నరుడు ధన్యుడు అంటుంది కీర్తన 40,4.

ఈ వాక్యాల్లో ఒక ధన్యతా, ఒక బహుమానమూ కలసిపోతాయి. ఉదాహరణకు దీనాత్ములు ధన్యులు. వాళ్ళు దైవరాజ్యాన్ని పొందుతారు. ఇక్కడ దీనత ధన్యవచనం. దైవరాజ్యాన్ని పొందడం బహుమతి.

ఈ యష్టభాగ్యాలు ఈ లోకంలో సంపూర్ణంగా నెరవేరవు. వీటిని ఈ లోకంలో కొంతవరకు సాధిస్తాం. పరలోకంలో సంపూర్ణంగా పొందుతాం.

ధన్యవచనాలు ఎన్ని? లూకా నాల్గింటిని పేర్కొన్నాడు. అవి పేదలై యుండడం, శోకించడం, ఆకలిదప్పులు, హింసలు అనుభవించడం. మత్తయి ఇంకా నాల్గు చేర్చి మొత్తం 8 చేసాడు. అతడు చేర్చిన నాల్గు వినమ్రత, దయ, నిర్మలత్వం, శాంతిస్థాపనం. మొత్తం 8 ధన్యతలూ, 8 బహుమానాలు వున్నాయి.

కాని 8 ధన్యవచనాలు ఒకే ధన్యవచనం అనాలి. అది వినయం! దేవునిపై ఆధారపడి జీవించడం. ఆలాగే ఎన్మిది బహుమానాలు కూడ ఒకే బహుమానం. అది దైవరాజ్యాన్ని పొందడం. ఎన్మిది ధన్యతలూ, ఎన్మిది బహుమానాలూ క్రమంగా ఇవి.

- 1. దీనాత్ములు దైవరాజ్యాన్ని పొందడం
- 2. శోకార్తులు ఓదార్పు పొందడం
- 3. విన్మములు భూమికి వారసులు కావడం
- 4. నీతికొరకు ఆకలిదప్పులు సంతృప్తి చెందడం

- 5. దయామయులు దయను పొందడం
- 6. నిర్మల హృదయులు దైవదర్శనం పొందడం
- 7. శాంతిస్థాపకులు దేవుని కుమారులు కావడం
- 8. హింసితులు దైవరాజ్యాన్ని పొందడం

తొలి నాల్గు ధన్యవచనాలు మనకు దేవునిపట్ల వుండే సంబంధాన్ని సూచిస్తాయి. మలి నాల్గు మనకు తోడి నరులపట్ల వుండే సంబంధాన్ని తెలియజేస్తాయి.

క్రీస్తు స్వయంగా ఈ ధన్యవచనాలను పాటించాడు. దైవరాజ్యాన్ని బహుమతిగా పొందాడు. అసలు అతడే ధన్యవచనం. మనంకూడ వీటిని పాటించాలి. బైబులు బోధల సారం, కైస్తవ జీవితం అంతా వీటిల్లో ఇమిడే వుంది. ఇక, ఒక్కో ధన్యవచనాన్ని విపులంగా పరిశీలిద్దాం.

# 1. దీనాత్ములు – దైవరాజ్యం

ఈ ధన్యవచనం పేర్కొనే దీనాత్ములు ఎవరు? యిస్రాయేలీయుల్లో "హనవిం" అనే వర్గం[పజలు వుండేవాళ్ళు. వీళ్ళు తరచుగా పేదలు. బాధలకు గురయ్యేవాళ్ళు. ఐనా దేవునిపై అధారపడి జీవించారు. పేదరికం, వినయం, కష్టాలకు గురికావడం, దైవభక్తి వీరి [పధాన లక్షణాలు. పొగరుబోతు తనమీద తాను అధారపడతాడు. నాకు నేను చాలుదును అనుకొంటాడు. కాని వినయవంతుడు దేవునిమీద అధారపడతాడు. పై హనవిం అనే [పజలనే ఈ ధన్యవచనం దీనులు అని పిలుస్తుంది. వీరిని గూర్చే జఫన్యా 2,3 ఈలా చెప్తుంది. "దేశంలోని వినయవంతులైన [పజలారా! దేవుని అజ్ఞలను పాటించే జనులారా! మీరు [పభువు వద్దకు రండి, న్యాయాన్ని పాటించండి, వినయాన్ని అలవర్చుకొనండి".

ఈ దీనులు దైవరాజ్యాన్ని పొందుతారు. అనగా వీళ్ళు దేవుని పరిపాలనం క్రిందికి వస్తారు. ప్రభువు అందదందలు వీరికి లభిస్తాయి. వీళ్ళు ఇక్కడ పాక్షికంగా పరలోకంలో పూర్తిగా దైవరాజ్యాన్ని పొందుతారు. ఇంకా వీళ్ళు ప్రభువు సందేశాన్ని విని దైవరాజ్యంలో చేరతారు. ఈ దైవ రాజ్యం ఈలోకంలో తిరుసభ, పరలోకంలో మోక్షం. కనుక వీళ్ళు ఈ లోకంలో జీవిస్తూ కూడ మోక్షంమీద మనసుపెట్టి వుంచుతారు.

### అన్వయం

మొదటి ధన్యవచనాన్ని ఇప్పుడు మనం ఏలా జీవిస్తాం? మీరు చిన్న బిడ్డల్లా ఐతేనే తప్ప పరలోక రాజ్యంలో చేరరు అన్నాడు (కీస్తు – మత్త 18,3. చిన్న పిల్లలు అన్నిటికీ తల్లిదండ్రులమీద ఆధారపడతారు. ఆలాగే మనంకూడ దేవునిమీద ఆధారపడి జీవించడం నేర్చుకోవాలి. మన పొగరును అణచుకొని వినయం అలవర్చుకోవాలి. కష్టాలు పేదరికం మొదలైన వాటిని సహించాలి. దేవుని ఆదరణను నమ్మాలి. దైవభక్తి మనకు (ప్రధాన గుణం కావాలి.

దేవుడు పసిబిడ్డలకు దైవ రహస్యాలను ఎరిగిస్తాడు – మత్త 11,25. ఈ వాక్యంలో పసిబిడ్డలంటే వినయంగా, సరళంగా వుండేవాళ్ళు. దేవుడు ఈలాంటి వాళ్ళకు దైవావిష్కరణను తెలియజేస్తాడు. గ**ర్వాత్ములకు** దేవుడు తెలియడు.

ప్రభువు తన దాసు**రాలి** దీనావస్థను కటాక్షించాడు – లూకా 1,48. మరియ దీనురాలు. కనుకనే దేవుడు ఆమెను ఎన్నుకొన్నాడు. క్రీస్తుకూడ దీనుడు – మత్త 11,29. వీరి లాగే మనంకూడా దీనులం కావాలి.

పదవులు, అధికారాలు ధనం చూచుకొని పొంగిపోవడం, గర్వం, ధీమా మొదలైనవి ఈ ధన్యవచనానికి వ్యతిరేక గుణాలు. వినయవంతులైనవాళ్ళు ఇతరుల చేత సేవలు చేయించుకోరు. తామే స్వయంగా సేవలు చేస్తారు. జీవితంలో కొన్ని కష్టాలు అనుభవించడానికి సిద్ధంగా వుంటారు. సుఖభోగాలను కోరుకోరు. పేదరికాన్నీ అది తెచ్చిపెట్టే బాధలనూ భరించడానికి వెనుకాడరు. (క్రీస్తు పేదరికంలో సంతోషంతో పాలుపంచుకొంటారు. తోడివారికి సాయం జేయడానికీ, వారి అక్కరలు తీర్చడానికి తయారుగా వుంటారు.

మొదటి ధన్యవచనం అతి ముఖ్యమైంది. ప్రభువు ఈ ఒక్క ధన్యతనే ఎన్మిది విధాలుగా చెప్పుకుంటూ పోయాడు.

# 2. శోకార్తులు - ఓదార్పు పొందడం

శోకించడం దేనికి? లోకంలోని దుష్టత్వాన్ని జూచి. బలవంతుల పీడనానికి గురై. శోకించేవారిని ఓదార్చడానికి యావే నన్ను పంపాడు అంటాడు యెషయా 61,2. ఈ శోకించేవాళ్ళు పేదలు, దీనులు, ఖైదీలు, బానిసలు మొదలైనవాళ్ళు. నూత్న వేదంలో క్రీస్తు యెరూషలేము దుర్మార్గాన్ని చూచి దుఃఖించాడు – లూకా 19,41. లాజరు మరణానికి కంటతడి పెట్గాడు – యోహా 11,35.

మన పాపాలకు దుఃఖపడ్దం కూడ శోకించడమే. పేత్రు తన పాపానికి వెక్కివెక్కి యేడ్చాడు – లూకా 22,62. "పాపాత్ములారా! విచారించండి. రోదించండి. నవ్వుటకు బదులు దుఃఖించండి. దేవుని యెదుట వినమ్ములు కండి. అప్పుడు అతడు మిమ్ము ఉద్ధరిస్తాడు అంటుంది యాకోబు జాబు-4,8-10. ఇప్పుడు మనం పాపసంకీర్తనం చేసికొనేప్పుడెల్ల శోకిస్తూనే వుంటాం. దేవునితో సంబంధం కలిగినదైనప్పుడు మన శోకం పవిత్రమైన దౌతుంది. నిర్మలమైన మన శోకాన్ని చూచి దేవుడు మనలను ఓదారుస్తాడు.

దేవుని ఓదార్పు ఏలా వుంటుంది? అతడు దుఃఖించేవారికి బుగ్గికి బదులుగా పూలదండనిస్తాడు. శోకవ్రస్తాలకు మారుగా అనంద తైలాన్నిస్తాడు. విచారించేవాళ్ళు స్తుతి గీతాలు పాడేలా చేస్తాడు – యెష 61,3. సింహాసనం మధ్యనున్న గొర్రెపిల్ల శోకించే వారికి కాపరి ఔతాడు. వారిని జీవజలాల వద్దకు తీసికొని పోతాడు. వారి నేత్రాల్లోని బాష్పబిందువులను తుడిచివేస్తాడు– దర్శన 7,17.

### అన్వయం

ఈ ధన్యవచనాన్ని ఇప్పుడు మనుం ఏలా పాటిస్తాం? మన పాపాలకు శోకించి పశ్చాత్తాపపడాలి. దైవరాజ్యం సమీపించింది, కనుక పశ్చాత్తాపపడండి అని క్రిస్తే బోధించాడు – మత్త 4,17. వినయాన్వితమూ పశ్చాత్తాప పూరితమూ ఐన హృదయాన్ని నీవు అనాదరం చేయవు అన్నాడు కీర్తనకారుడు – 51–17. కనుక మనం మన పాపాలకు చిత్తశుద్ధితో శోకించాలి.

మన శోకాలు చాల రకాలుగా ఉండవచ్చు. వ్యాధిబాధలు, మానసిక వేదనలు మనకు దుఃఖాన్ని తెచ్చిపెడతాయి. సమాజంలో జరిగే హింసలు దౌర్జన్యాలు, మానభంగాలు అన్యాయాలు అక్రమాలు మనకు బాధ కలిగిస్తాయి. తిరుసభ పెద్దల్లో లోపాలు, కైస్తవుల దుష్కార్యాలు మనకు బాధను కలిగిస్తాయి. వీటన్నిటికీ మనం దుఃఖించవలసిందే. దేవుని యెదుట దుఃఖపడితే హృదయం పునీతమౌతుంది.

మన పాపాలనూ లోకంలోని దుష్టత్వాన్నీ తలంచుకొని దుఃఖించినపుడు దేవుడు మనకు ఓదార్పు నిస్తాడు. అనందానుభూతిని దయచేస్తాడు. దీనవలన మన హృదయానికి శాంతి లభిస్తుంది. చీకట్లో వెల్తురును చూచినట్లవుతుంది. దేవుడు మనకు దాపులోనే ఉన్నాడనుకొని ధైర్యం తెచ్చుకొంటాం. మన దేవుడు మన కష్టాల్లో మనలను అనునయించేవాడు. (కీస్తు శ్రమలను తలంచుకొని శోకించడం గూడ మంచి పద్ధతి. అతని శ్రమల ధ్యానం మన హృదయంలోని మాలిన్యాన్ని కడిగివేస్తుంది.

బాధలు ఎదురైనప్పుడు మనం తరచుగా ఇతరుల దగ్గరికి వెళ్ళి మన ఆపసోపాలు చెప్పుకొంటాం. కాని మొదట దేవుని దగ్గరికి వెళ్ళి మన బాధలను అతనికి చెప్పుకోవాలి. వినయంతో ఆ బాధలను తొలగించమని అడుగుకోవాలి. మన శ్వతువులను క్షమించమని వేడుకోవాలి. అప్పుడు మనకు మనశ్శాంతి లభిస్తుంది.

# 3. వినమ్ములు - భూమికి వారసులు

ఇది మొదటి ధన్యవచనమే. ఇక్కడ విన్నములు అంటే దీనులు, పేదలు, వినయవంతులు, శాంతస్వభావులు అని అర్థం. వీళ్ళు తమ కష్టాల్లో దేవునిపై ఆధారపడతారు. శ్రతువులమీద పగతీర్చుకోవాలి అనుకోరు. ఆ కార్యాన్ని దేవునికే వదలివేస్తారు. ప్రభువు నేను సాధుశీలుణ్ణనీ విన్నమ హృదయుణ్ణనీ మీరు నానుండి నేర్చుకొనండి అన్నాడు – మత్త 11,29. అతడు యెరూషలేము ప్రవేశించినపుడు ఇదిగో! నీ రాజు నీ యొద్దకు వస్తున్నాడు. అతడు విన్నముడు. గాడిదపై ఎక్కి వస్తున్నాడు అనే జకర్యా ప్రవచనం నెరవేరింది – మత్త 21,5. పౌలు పేర్కొన్న ఆత్మఫలాల్లో విన్నమత (సాత్వికత) కూడ వుంది – గల 5,23. కనుక విన్నమత ముఖ్యమైనగుణం. ఈ గుణం కలవారిలో అహంకారం ఉందదు. ఇతరుల మీద పెత్తనంచేసి వారిని అణచివుంచాలనే

కోరిక ఉండదు. వీళ్ళు ఇతరులు తమకు అపకారం చేసినా వాళ్ళ మీద పగతీర్చుకోవాలి అనుకోరు. తోడివారితో ఒద్దికగా జీవిస్తారు.

వినములు భూమికి వారసులౌతారు. యూదులకు వారసభూమి పాలస్తీసా దేశం. కనుకనే కీర్తన 37,11. "దీనులు ప్రభువు దేశాన్ని స్వాధీనం జేసికొంటారు" అని చెప్తుంది. కాని మన వారసభూమి పాలస్తీనా దేశంగాదు, మోక్షం. కనుక వినములు మోక్షభూమిని వారసంగా పొందుతారు.

#### అన్వయం

ఈ ధన్యవచనం ప్రకారం మనం శ్యతువుమీద పగతీర్చుకోవడానికి పూనుకోగూడదు. ఆ పని దేవునికి వదలి వేయాలి. దేవుడు శ్యతువుల బుద్ధి మార్చాలని మాత్రం వేడుకోవాలి. మన తరపున పొగరు పనికిరాదు. వినయంగా ఉండాలి. ఇతరులతో మెలిగేప్పుడు మృదువుగా, (పేమపూర్వకంగా, ఓర్పుతో వ్యవహరించాలి. దురుసుతనం పనికిరాదు. సాధుశీలుడు, శాంతస్వభావుడు ఐన (క్రీస్తు మనకు ఆదర్శం కావాలి.

ఈ ధన్యవచనం ఉగ్రవాదాన్ని హింసనూ ఖండిస్తుంది. శాంతిని సామరస్యాన్ని పెంపొందించుకోవాలని చెప్పుంది. ఇంకా ఎప్పుడూ వాదంలో మనమే గెలవాలని కోరుకోగూడదు. ఇతరులు మనకు కీడు జేసినా మనం తిరిగి వారికి కీడు చేయకూడదు. మాటకు మాట వడ్డించకూడదు. మన తెలివివల్లగాక దైవబలం వలన విజయాలు సాధిస్తున్నామనుకొని దేవునికి సదా కృతజ్ఞులమై యుండాలి. దేవునికి లొంగివుండాలి. తోడివారికి ప్రతికూలంగా గాక, అనుకూలంగా మెలగాలి.

# 4. నీతి కొరకు ఆకలిదప్పులు - సంతృప్తి చెందడం

బైబుల్లో నరుని నీతి అంటే నరుడు పుణ్యకార్యాలు చేయడం – మత్త 5,20. దేవుని నీతి అంటే దేవుని రక్షణం –6,33. కనుక ఈ ధన్య వచనంలోని "నీతి" దేవుడు దయచేసే రక్షణమే. ఆకలిదప్పులు కొనడమంటే గాధంగా వాంఛించడం. కావున, దేవుని రక్షణం కొరకు తపించిపోయేవాళ్ళు భాగ్యవంతులు అని భావం.

ఈలాంటి వాళ్ళు సంతృప్తి చెందుతారు. అనగా దేవుడు వారికి మోక్షాన్ని దయచేసి వారిని సంతృప్తి పరుస్తాడని భావం. యూదులు మోక్షాన్ని తిని డ్రాగే విందుగా భావించారు. దేవుని రక్షణాన్ని కోరేవాళ్ళు మోక్షంలో తనివిదీర తిని డ్రాగి సంతృప్తి చెందుతారని ఫలితార్థం. దేవుని రక్షణాన్ని కోరేవాళ్ళకు ఆ రక్షణం పరిపూర్ణంగా సిద్ధిస్తుందని డ్రీస్తు భావం. వారికిక ఆకలిదప్పులు ఉండవు. సూర్యుడుగాని వేడిమిగాని వారిని దహింపవు. సింహాసనం మధ్యనుండే గొరైపిల్ల వారికి కాపరి ఔతుంది అంటుంది దర్శన గ్రంథం – 7,16.

మనలో మూడు రకాల నీతి కన్పించాలి. మనం దేవుని నీతిని (రక్షణం) కోరాలి. మన నీతి (పుణ్యక్రియలు) విస్తరిల్లాలి. తోడివారిపట్ల నీతితో (న్యాయం) ప్రవర్తించాలి.

# అన్వయం

అందరూ రక్షణం కొరకు తపించిపోరు. ఈ లోకసుఖభోగాలతోనే సరిపెట్టకొంటారు. పూర్వ వేదంలో యావే ప్రభువు రక్షణం – యిర్మీయా 23,6. నూత్న వేదంలో క్రీస్తు మనకు రక్షణం – రోమా 4,25. మనమూ ఈ రక్షణాన్ని పొందాలి. ఇతరులూ దాన్ని పొందేలా చేయాలి.

పునీతులు దేవుని రక్షణం కొరకు తపించపోయారు. దేవుడు వారి కోరికలు తీర్చి వారికి పూర్ణశాంతిని, సంతృప్తిని దయచేసాడు. ఈ భక్తులు నేడు మనకు ఆదర్శంగా వుంటారు. వీళ్ళు దేవుని చిత్తాన్ని తెలిసికొన్నారు. ఈ చిత్త ప్రకారం జీవించి పునీతులయ్యారు. నేడు మనం మనలను గూర్చిన దేవుని చిత్తమేమిటో తెలిసికోం. తెలిసికొన్నా ఆ చిత్తాన్ని లెక్కజేయం. మన యిష్ట్రప్రకారం మనం జీవించబోతాం. అందుకే పునీతులం కాలేకపోతున్నాం. నన్ను పంపినవాని చిత్తాన్ని నెరవేర్చడమే నాకాహారం అన్నాడు ప్రభువు – యోహా 4,34.

తొలి నాల్గు ధన్యవచనాలు దేవుని పట్ల మనకుండే భక్తిని సూచిస్తాయి. మలినాల్గు తోడి నరుల పట్ల మనకుండే సంబంధాన్ని తెలియజేస్తాయి. ఇక ఈ నాల్గింటిని క్రమంగా పరిశీలిద్దాం.

#### 5. దయామయులు - దయను పొందుతారు

ఈ ధన్యవచనం దేవుడు దయామయుడు కనుక మనం గూడ దయను కలిగి పుండాలని చెప్తుంది. పూర్వ వేదంలో యావే ప్రభువు తన దయాగుణాన్ని మోషేకు తెలియజేసాడు. అతడు కరుణామయుడైన దేవుడు. సులభంగా కోపపడేవాడు కాదు. నిత్యం (పేమ జూపేవాడు. నమ్మదగినవాడు. మన దోషాలనూ అపరాధాలనూ మన్నించేవాడు – నిర్గ 34, 6–7. నూత్నవేదంలో (క్రీస్తుకూడ ప్రధానంగా దయను జూపేవాడు. అతడు నాకు కావలసింది కారుణ్యంగాని బలికాదు అనే హోషేయ వాక్యాన్ని ఉదాహరించాడు – మత్త 9,13. ఈ తండ్రీకుమారుల్లాగే మనం కూడ తోడివారిపట్ల దయగలిగి ఉండాలని భావం. నూత్న వేదంలో క్షమింపనొల్లని సేవకుని కథ ఉంది. ఇతడు పైవారి నుండి దయను పొందాడు. కాని తన (క్రిందివారికి దయను చూపలేదు – మత్త 18,33. మన ప్రవర్తనం ఈలా వుండకూడదు.

తోడివారి పట్ల దయను జూపేవాళ్ళు దేవుని నుండి దయను పొందుతారు. మనం ఇతరుల అపరాధాలను మన్నిస్తే దేవుడు మన అపరాధాలను మన్నిస్తాడు అని పరలోక జపం చెప్తుంది. దేవుడు నా తప్పులను మన్నిస్తాడు గాని నేనితరుల తప్పులను మన్నించను అని చెప్పకూడదు కదా!

#### అన్వయం

తోడివారిపట్ల కనికరం జూపితేనేగాని మనకు రక్షణం లేదు. మత్తయి 25లో వచ్చే తుదితీర్పు కథ ఈ సత్యాన్నే వెల్లడిచేస్తుంది. ఈ కథలో వచ్చే సజ్జనులు ఆకలిగొన్నవారికి కరుణతో అన్న పానీయాలిచ్చారు. ఇల్లు లేనివారికి వసతి, బట్టలులేనివారికి దుస్తులు ఇచ్చారు. రోగులను, చెరలో వున్నవారిని, పరదేసులను పరామర్శించారు. ఇవన్నీ కరుణ కార్యాలు. ఇంకా పేదలకు దానధర్మాలు చేయడం, చనిపోయినవారిని పాతిపెట్టడం మొదలైనవి కూడ కరుణకార్యాలే. దేవుడు ఈ కార్యాలన్నిటినీ తనకు చేసినట్లే భావించి ఆ సజ్జనులకు మోక్షభాగ్యాన్ని దయచేసాడు. దుష్టలు ఈ కరుణకార్యాలు చేయనందుకు వారికి నరకశిక్ష పడింది. తోడివారి పట్ల దయ జూపాలి అనడానికి ఇంతకంటె మంచి ఉదాహరణం ఏమి కావాలి? కనికరం లేనివానికి దేవుడు కనికరం లేని తీర్పు తీరుస్తాడు – యాకోబు 2, 13.

మన రోజువారి జీవితంలో ఇతరుల పట్ల కరుణతో, ట్రీతితో మెలగాలి. మాటకు మాట అనకూడదు. చెడ్డకు చెడ్డ చేయకూడదు. క్రీస్తులాగ, స్తెఫనులాగ మనం కూడ శత్రువులు కొరకు ప్రార్థించాలి. ఇతరులు తెలిసీతెలియక చేసిన కీడులను మన్నించాలి. వారి పట్ల వైరం, ప్రతీకారబుద్ధి పెంచుకోగూడదు. తనలోని రాక్షసగుణాన్ని స్వార్థాన్ని అణచుకొన్న వాడేగాని దయతో ప్రవర్తించలేడు. లూకా సువిశేషం "మీ తండ్రిలాగే మీరూ కనికరం గలవారై వుండండి" అంటుంది – 6,36.

# 6. నిర్మల హృదయులు - దైవదర్శనం

ఇక్కడ నిర్మలత్వం అంటే ఆరవ ఆజ్ఞకు వృతిరేకమైన పాపాలు చేయకుండ ఉండడమని భావం కాదు. ఈ ధన్యవచనం పేర్కొనే నిర్మలత్వం చాల విశాలమైంది. దేవుని పట్ల నరుల పట్లగూడ నిజాయితీతో ప్రవర్తించడమని ఇక్కడ ఈ మాటకు అర్థం. దీన్నే చిత్తశుద్ధి, లేక హృదయశుద్ధి అంటాం. అనగా మన అంతరంగం లేక అంతరాత్మ చెప్పినట్లుగా నడచుకోవడం. వంచన, కపటం, మోసం లేకుండ ఉండడమన్నమాట.

ఈ చిత్తశుద్ధిని గూర్చి కీర్తన 24,3-4 చరణాలు ఈలా చెప్తాయి. "ప్రభువు పర్వతాన్ని ఎక్కడానికి అర్హుడెవడు? దుట్టియలు చేయనివాడు, దురాలోచనలు లేనివాడు, విగ్రహాలను ఆరాధించనివాడు, దొంగ ప్రమాణాలు చేయనివాడు ఎవడో అతడే". ఇంకా 15వ కీర్తనగూడ ఈ చిత్తశుద్ధిని విపులంగా వర్ణిస్తుంది. "యావే మందిరంలో వసింపగలవాడెడు? నిందారహితంగా జీవించేవాడు, ధర్మాన్ని పాటించేవాడు, పృదయపూర్వకంగా సత్యాన్ని పలికేవాడు".

ఈలా నిజాయితీతో జీవించే నిర్మల హృదయులు దేవుణ్ణి దర్శిస్తారు. ఈ లోకంలో అతన్ని కొంతవరకు చూస్తారు. పరలోకంలో సంపూర్ణంగా దర్శిస్తారు – 1 కొ 13,12. నాల్గవ శతాబ్ధంలో జీవించిన పక్కోమియస్ అనే భక్తుడు ఈలా చ్రాసాడు – "మన హృదయంలోకి పగ, అసూయ, డంబం, దుష్టత్వం మొదలైన దుష్టభావాలు రాగానే వాటిని ప్రక్కకు నెట్టివేయాలి. నేను ఈ భావాలకు లొంగిపోతే దేవుణ్ణి దర్శించలేను అనుకోవాలి".

### అన్వయం

నిర్మల హృదయాన్ని అలవర్చుకోవడం ఏలా? అనన్య చిత్తంతో దేవుడ్డి సేవించాలి. పూర్వ వేదంలో యావే ప్రభువు తన్ను మాత్రమే కొలవండని యూదులను ఆజ్ఞాపించాడు – ద్వితీ 6,5. నూత్న వేదంలో (కీస్తు ఇద్దరు యజమానులను సేవించవద్దన్నాడు. అవి దేవుడూ, ధనం – మత్త 6,24. అనగా మన విలువలన్నిటిలో భగవంతుడు పై విలువ కావాలి.

నరుడు దైవచిత్తానికి లొంగి జీవించాలి. తన యిష్ట్రవకారం తాను జీవించకూడదు. దైవాజ్ఞలను పాటించాలి. ఈలా జీవించే నరుడు దేవుని సన్నిధిలో ఉంటాడు. దేవుని కోరికల ప్రకారం జీవిస్తాడు.

నిర్మల హృదయుడి మనసు దుష్టాలోచనలకు లొంగదు. యూదులు ఆరాధనలో శారీరక శుద్ధిని ఘనంగా యెంచుతున్నారు. కాని క్రీస్తు నైతికశుద్ధి ముఖ్యమని వాకొన్నాడు. హృదయం నరహత్య, వ్యభిచారం, దొంగతనం, కూటసాక్ష్యం, పరదూషణం మొదలైన భావాలకు లొంగకూడదన్నాడు. ఈ దుష్టాలోచనలు తర్వాత క్రియలై మనిషిని మైలపరుస్తాయి. కనుక మన మనసు ఎప్పుడు పవిత్రంగా వుండాలి – మత్త 15,19–20.

కాని మనసుని నిర్మలంగా వుంచుకోవడం అంత తేలికకాదు. చాలసార్లు పడిపోతాం. అప్పుడు చిత్తశుద్ధితో పశ్చాత్తాపపడి పాపసంకీర్తనం చేసికోవాలి. ఈ సంస్కారం మన మనసులోని మాలిన్యాన్ని కడిగివేస్తుంది.

హృదయం నిర్మలంగా వుంటే ఎంతో సంతోషం కలుగుతుంది. కష్టాల్లో వున్నా కూడా హృదయం శాంతిని పొందుతుంది. డొక్కశుద్ధి లేనివాడికి ఎన్ని సంపదలున్నా, ఎన్ని సుఖాలున్నా హృదయశాంతి వుండదు.

డ్రార్థనద్వారా నిర్మల హృదయాన్ని పొందుతాం. అది మనకు దేవుని వర్రపసాదాన్ని సంపాదించి పెడుతుంది. మన మనసుని కడిగి శుద్ధిచేసేది, దాన్ని దేవునిపై లగ్నంచేసేది వర్రపసాదమే. కనుక భక్తుడు ప్రధానంగా దైవానుగ్రహాన్ని సంపాదించాలి.

మన హృదయం నిర్మలం కావాలంటే క్రీస్తు హృదయం దానిమీద సోకాలి. అతని హృదయం దయాపూరితమైంది. వినమ్రమైంది. ఎప్పుడూ తండ్రినీ నరులనూ (పేమించేది. ఈ దివ్య హృదయం మన పాపపు హృదయాన్ని తాకి దాన్ని పునీతం చేస్తుంది. దేవా! నాలో నిర్మల హృదయాన్ని సృజించు అని ప్రార్థించాడు కీర్తనకారుడు – 51,10.

వేమన గొప్ప నిజాయితీగల కవి. అతడు చిత్తశుద్ధిలేని శివపూజ లేల, భాండశుద్ధిలేని పాకమేల అన్నాడు. మురికి కుండలో మంచిభోజనం వండినా ఎవరికీ రుచించదు. అలాగే మలిన హృదయంతో పూజలు చేసినా అవి దేవునికి నచ్చవు.

# 7. శాంతిస్థాపకులు – దేవుని కుమారులు

కలహాలు ద్వేషాలు ప్రజలను విభజిస్తాయి. శాంతిస్థాపకులు ఈ తగాదాలను అణచివేసి, చీలిపోయిన ప్రజలను ఐక్యపరుస్తారు. విడిపోయిన వాళ్ళను రాజీ కుదిర్చి వాళ్ళు ఒకరితో ఒకరు ఒద్దికగా జీవించేలా చేస్తారు. కొన్నిసార్లు ప్రజలు హింసలకు దౌర్జన్యాలకూ పాల్పడతారు. ఈ పరిస్థితుల్లో శాంతికాముకులు ద్వేషాలను తొలగించి శాంతిసమాధానాలు నెలకొల్పుతారు. దీనివల్ల ప్రజలకు క్షేమం కలుగుతుంంది. కనుక శాంతిని నెలకొల్పడమంటే కేవలం కలహాలను తొలగించి రాజీని కుదర్చడం మాత్రమే కాదు. జనానికి క్షేమమూ, అధివృద్ధి కలిగేలా చూడ్డం కూడ. కావున శాంతిస్థాపనం గొప్ప కార్యం. ప్రజాక్షేమం, ప్రజాశ్రేయస్సు నెలకొల్పడం.

శాంతిస్థాపకులకు లభించే బహుమతి యిది. వాళ్లు దేవుని కుమారులుగా చలామణి ఔతారు. ఇక్కడ దేవుని కుమారుడు అంటే దేవునిలాంటివాడు కావడం. (క్రీస్తు దేవుని కుమారుడు. ఈ (క్రీస్తు ద్వారానే శాంతిట్రియులు తండ్రికి (ప్రీతిపాత్రులౌతారు. మనలను దేవుని కుమారులనుగా జేసేది (క్రీస్తే.

క్రీస్తుకి శాంతికరుడైన రాజు అని పేరు – యెష 9,6. అతడు దేవునికీ నరులకూ మధ్య శాంతిని నెలకొల్పేవాడు. అతని సిలువ మరణం ద్వారా తండ్రి పరలోక భూలోకాలను తనతో సమాధానపరచుకొన్నాడు – కొలో 1,20. క్రీస్తు మరణానికి ముందు యూదులకూ అన్యజాతి ప్రజలకు ఐక్యతలేదు. క్రీస్తు తన మరణం ద్వారా ఈ రెండు వర్గాల ప్రజలను కలిపివేసాడు. అందరి పాపాలకు పరిహారంజేసి అందరినీ దేవుని బిడ్డలనుచేసాడు. యూదులకు అన్యులకూ మధ్య వుండే అడ్డుగోడను తొలగించాడు. కనుక అతడు జగత్తుకే శాంతిని ప్రసాదించినవాడు – ఎఫే 2,14–15. ఈ క్రీస్తులాగే మనంకూడ శాంతికాముకులం, శాంతిని నెలకొల్పేవాళ్ళం కావాలి.

# అన్వయం

నరులు కలిసిమెలసి సామరస్యంగా జీవించాలి. అన్యాయాలు, హింసలు, దౌర్జన్యాలు ఈ సామరస్యాన్ని చెరుస్తాయి. కనుక శాంతిస్థాపకులు ఈ యన్యాయాలను ఎదిరించి పోరాడవలసి వుంటుంది. ఇది కష్టమైన కార్యం. అనాడు యూద సమాజంలోని అన్యాయాలనూ మతాధికారుల అక్రమాలనూ ఎదిరించడం వల్లనే (క్రీస్తుకి మరణం దాపురించింది. నేడు శాంతిని నెలకొల్పాలనుకొనేవాళ్ళకు కూడ ఈ యపాయం వుంది.

సమాధానాన్ని నెలకొల్పాలంటే తప్పకుండా పోరాటానికి దిగనక్కరలేదు. నరులు ఒకరినొకరు క్షమించుకోవడం ద్వారా గూడ సమాధానం నెలకొంటుంది. కనుక శాంతిని కోరేవాళ్ళు ప్రజలకు ఈ క్షమాగుణాన్ని నేర్ఫాలి. కొన్నిసార్లు సంప్రతింపుల ద్వారా గూడ నరులు ఒకరినొకరు అర్థంజేసికొని ఆవేశకావేషాలను వదలించుకొంటారు. కనుక నాయకులు సంప్రపతింపులు జరిపించాలి.

మొదట మన హృదయంలో శాంతి లేనిదే ఇతరులకు శాంతిని నేర్పలేం. కనుక శాంతిస్థాపకులు మొదట తమ హృదయాల్లోని అశాంతిని తొలగించుకోవాలి. అనగా మన దురాశలనూ స్వార్థాన్నీ అణచుకోవాలి. గాంధీ, మార్టిన్ లూధర్ కింగ్ మొదలైన నాయకులు మొదట తమ హృదయాలను పునీతం జేసికొని ఆ పిమ్మట దేశంలో శాంతిని స్థాపించారు.

మన హృదయాలకు శాంతినిచ్చేవాడు ప్రధానంగా ప్రభువే. అతదు నేను మీకు శాంతిని అనుగ్రహిస్తున్నాను. లోకం ఇచ్చినట్లుగా నేను మీకు శాంతిని ఈయడంలేదు. మీరు కలవర పదకండి" అన్నాడు – యోహా 14,27. లోకం ఇచ్చే శాంతి తాత్కాలికమైంది. తరచుగా లౌకిక రంగానికి చెందింది. కాని క్రీస్తు శాంతి ఆధ్యాత్మిక మైంది, శాశ్వతమైంది. అది ప్రధానంగా పాపపరిహారంద్వారా లభిస్తుంది.

పౌలు భక్తుడు "శాంతి నొసగే దేవుడు మీకు శాంతిని ట్రసాదించునుగాక" అని తన సమాజాలను ఆశీర్వదిస్తుందేవాడు -1 తెస్స 5,23. నేడు మన సమాజాలకూ ట్రజలకూ గూడ శాంతి అత్యవసరం. మన తరపున మనం ఎప్పుడూ శాంతిని కోరాలి. ట్రజలను ఐక్యపరచాలి గాని విభజించకూడదు. తగాదాలు పెట్టి తమాషాలు చూడకూడదు. ఎప్పుడూ మన హృదయాన్ని క్రీస్తు (పేమతో, శాంతితో నింపుకోవాలి. ఇతరుల హృదయంకూడ అలాగే వుండాలని కోరుకోవాలి. మనం దుఃఖాన్ని భరించలేం గదా! అలాగే ఇతరులను గూడ దుఃఖపెటట్టకూడదు. అందరూ సుఖంగా, క్షేమంగా వుండాలని కోరుకోవాలి. "ట్రభూ! నేను నీ శాంతిని పెంపొందించేలా చేయి" అని ట్రార్థించాడు అసిస్సీ ఫ్రాన్సిస్ భక్తుడు.

# 8. హింసితులు - దైవరాజ్యం

8వ ధన్యవచనాన్ని 10వ చరణంలో ఒకసారి, 11–12 వచనాల్లో ఇంకోసారి చెప్పారు. కాని ఈ రెండు ఒకే ధన్యవచనం. ఇక్కడ "ధర్మార్థం" అంటే రక్షణం కొరకు అని భావం. కావున నాల్గవ ధన్యవచనంలోని నీతి, 8వ దానిలోని ధర్మం ఒకటే. కనుక మన రక్షణాన్ని పురస్కరించుకొని, అనగా క్రీస్తు కొరకు, మన విశ్వాసం కొరకు వేదహింసలకు గురైతే ధన్యులు మౌతామని భావం.

మత్తయి ఈ సువిశేషం వ్రాసేనాటికి కైస్తవులు యూదుల నుండి చీలిపోయారు. కనుక యూదులు కైస్తవులను తమ ప్రార్థనా మందిరాలకు రానీయలేదు. వారిని నానావిధాల హింసించారు. ఇక్కడ మత్తయి దృష్టిలో వుంది ఈ మతహింసలే. ఆ పిమ్మట శతాబ్దాల పొడుగున కైస్తవ సమాజం నానా హింసలకు గురౌతూవచ్చింది.

డ్రు కొరకు హింసలను భరించేవాళ్లు దైవరాజ్యాన్ని పొందుతారు. ఈ దైవరాజ్యం మోక్షమే. పూర్వ డ్రవక్తలైన యెషయా యిర్మీయా మొదలైనవాళ్లు, (క్రీస్తు, అ పిమ్మట స్తెఫనునుండి నేటి వరకు వచ్చిన వేదసాక్షులు శ్రహులనుభవించారు. (క్రీస్తు శ్రమలను భరించి తన మహిమలో డ్రవేశించడం అనివార్యం అన్నాడు డ్రభువు – లూకా 24,26. ఈ వేదసాక్షుల్లాగే నేడు మనం కూడ బాధలు అనుభవించాలి. వీటి సలీతమే మోక్షం.

### అన్వయం

ఈ జీవితంలో (శమలు అవసరం. హింసలకు గురైనపుడు దేవుణ్ణి తలంచుకొని అతన్ని శరణు వేడుతాం. హింసలే లేకపోతే దైవరాజ్యానికి బదులుగా మన సొంతరాజ్యాన్ని నిర్మించుకొంటాం.

మతహింసలు ఎందుకు వస్తాయి? క్రీస్తు శిష్యులమైనందుకే. లోకం పూర్వం క్రీస్తుని ద్వేషించింది. ఇప్పుడు అతని శిష్యులను కూడ ద్వేషిస్తుంది. యోహా 15,18–20 కనుక వేదహింసలు కైస్తవ జీవితంలో ఓ ముఖ్యభాగం అనుకోవాలి.

మనం ఎప్పుడూ (కీస్తు పేరుమీదగానే హింసలకు గురికానక్కరలేదు. ఆ (కీస్తు పేరుమీదిగా న్యాయాన్ని, పేదల హక్కులనూ నెలబెట్టడానికి పోరాడినపుడు కూడ (శమల వాత బడవచ్చు. ఉత్తర భారతంలో సిస్టరు రాణి మరియ, ఫాదర్ తోమస్ మొదలైనవాళ్ళు పేదల హక్కుల కొరకు పోరాడి (పాణాలు కోల్పోయారు.

వేదహింసల్లో చాలా మెట్లున్నాయి. అసౌకర్యాలకూ నష్టాలకూ గురికావడం క్రిందిమెట్టు. కాని ప్రాణాలు కోల్పోవడం తుదిమెట్టు. ఇదే వేదసాక్షి మరణం. తొలినాటి క్రైస్తవులు వేదసాక్షిగా మరణించడం క్రైస్తవ జీవితానికి ముఖ్యలక్షణం అనుకొన్నారు. కాని కాలక్రమేణ ఈ భావం మరుగుపడిపోయింది.

వేదహింసలను అనుభవించడంలో (క్రీస్తే మనక ఆదర్శం. అతడు న్యాయం కొరకు, తండ్రి చిత్తాన్ని నెరవేర్చడం కొరకు, నరులపాపాలకు పరిహారం చేయటం కొరకు, దైవరాజ్యస్థాపనం కొరకు హింసలు అనుభవించాడు. నెత్తురు చిందించి తన (పాణాన్ని అర్పించడానికీ, నీచమైన సిలువ మరణానికీ పాల్ఫడ్డాడు. ఆ వేదసాక్షి హింసలు మనకు ఆదర్శంగాను (పేరణంగాను వుంటాయి. (క్రీస్తు మన కొరకు బాధపడి, అతని అడుగుజాడల్లో నదవడానికి మనకు ఓ ఆదర్శాన్ని చూపించాడు – 1 పేత్రు 2–21.

క్రీస్తు శారీరక శ్రమలు మాత్రమేకాక అతని అంతరంగిక భావాలు కూడ మనకు (పేరణం కలిగిస్తాయి. మొదటిది, అతడు తండ్రికి విధేయుడై మన కొరకు శ్రమలు అనుభవించాడు. రెండవది, మనపై గల (పేమచే బాధలు అనుభవించాడు. ఈ యాంతరంగిక గుణాలు లేందే అతని సిలువమరణం మనలను రక్షించివుండదు. నేడు మన శ్రమల్లో గూడ మనం దేవుని చిత్తానికి లొంగడం, సోదర్రపేమను పాటించడం ముఖ్యం.

వేదహింసల్లో (కీస్తు ఆత్మ మలను ఉత్తేజపరుస్తుంది. శత్రువులకు మనం ఎలా జవాబు చెప్పాలో తెలియజేస్తుంది. (కీస్తు కొరకు ప్రాణాలర్పించే ధైర్యాన్ని కూడ ప్రసాదిస్తుంది. ఈ దివ్యశక్తితో మనం (శమలకు తట్టుకొని నిలుస్తాం.

#### ముగింపు

పైన ఎన్మిది ధన్యవచనాలను చూచాం. క్రీస్తు స్వయంగా ఈ యెన్మిదింటిని పాటించాడు. అతడు దీనాత్ముడుగా తండ్రి మీద ఆధారపడి జీవించాడు. మన పాపాలను తన భుజస్కంధాలపై భరించి శోకార్తుడుగా వాటి కొరకు దుఃఖించాడు. విన్నమ హృదయుడుగా ఆ తండ్రి ఆజ్ఞకు లొంగాడు. నరులంతా దేవుని నీతిని, దేవుని రక్షణాన్నీ పొందాలని తపించిపోయాడు. దయామయుడు కనుక శత్రువులను గూడ క్షమించాడు. నిర్మల హృదయంతో నిరంతరం తండ్రి ముఖాన్ని అవలోకించాడు. సమాధానకర్తగా వచ్చి దేవునికీ నరులకూ మధ్య శాంతిని నెలకొల్పాడు. నానా హింసలకు గురై సిలువపై వేలాడాడు. తాను రక్షణాన్ని పొంది మనకూ దాన్ని సంపూర్ణంగా దయచేసాడు. కనుక ధన్యతలన్నిటినీ అతడు పరిపూర్ణంగా జీవించాడు.

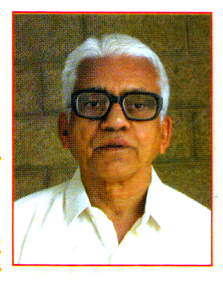
ఈలా ధన్యత లన్నిటినీ జీవించిన (కీస్తు వాటి బహుమానమైన దైవరాజ్యాన్ని గూడ పరిపూర్ణంగా పొందాడు. అసలు అతడే దైవరాజ్యం. అతడే నిజమైన ధన్యవచనం.

ఈ విధంగా ధన్యవచనాలను జీవించిన (కీస్తు నేదు మనంకూడ వాటి ప్రకారం జీవించేలా చేస్తాడు. (కీస్తు ఆత్మ అతని రూపాన్ని మనలో చిత్రిస్తూంటుంది. అతని లాగే మనంకూడా ధన్యవచనాలను పాటించేలా చేస్తుంది.

ఈ యెన్మిది ధన్యతలు పెద్ద అద్దం లాంటివి. ఈ యుద్ధంలోనికి చూచుకొని మనలను మనం చక్కదిద్దకొంటూండాలి.

ఈ ధన్యవచనాలను మననంచేసికొంటే మన ఆలోచనల్లో, పనుల్లో మార్పు వస్తుంది. దేవునిపట్ల అధిక భక్తితో మెలుగుతాం. తోడివారిపట్ల ఎక్కువ (పేమతోను దయతోను ప్రవర్తిస్తాం. ఇది అల్ప లాభమేమీ కాదు.

#### 000



ఫాదర్ పూదోట జోజయ్య, S.J. గారు, పూదోట మరయ్య, చిన్నమ్మ దంపతులకు 1931వ సంగ్రా ఫిట్రవరి 15న, గుంటూరు జిల్లాలోని కనపర్రు గ్రామంలో జన్మించారు. ఈయన (పాథమిక విద్యను కనపర్రులో, ఉన్నతవిద్యను ఫిరంగిపురంలో అభ్యసించారు. మద్రాసు లొయోలాలో కళాశాల విద్యను పూర్తిచేసి, ఆంధ్రవిశ్వవిద్యాలయంలో M.A. (సాహిత్యం) లో పట్టా పుచ్చుకున్నారు.

1955లో తమిళనాడులోని దిండిగల్ నందు యేసుసభలో చేరిన జోజయ్యగారు, అటుపిమ్మట కొడైకెనాల్లో తత్వశాస్ర్రాన్ని, కర్సియాంగ్లో వేదాంతశాస్ర్రాన్ని నిశిత పరిశీలనా దృష్టితో క్షుణ్ణంగా అధ్యయనం గావించారు. 1965, మార్చి 27న బిషప్ ముమ్మడి ఇగ్నేష్యస్ గారి చేతుల మీదుగా ఫిరంగిపురంలో గురుపట్టం పొందారు.

రోమునగరంలోని బిబ్లికల్ ఇన్స్టిట్యూట్లో బైబులు విద్యనభ్యసించిన జోజయ్యగారు ఆ తర్వాత తనదైన విశిష్టశైలిలో బైబులు సాహిత్యానికి ఎనలేని సేవ చేసారు. లొయోలా కళాశాలలో 2 సంవత్సరములు ఉపన్యాసకునిగా విద్యార్థులకు చక్కని శిక్షణను అందించారు. పుస్తకరచన, బైబులుబోధ, విద్యార్థులకు నాయకత్వ శిక్షణ వీరి ముఖ్య కార్యక్రమాలు.

### సాహిత్యరంగంలో వీరు నిర్వహించిన కొన్ని బృహత్తర కార్యక్రమాల వివరాలు :

1. అనువాదకునిగా : అకుంఠిత దీక్షతో 17 సంగలు అవిరళకృషిసల్పి క్యాథలిక్ బైబులులోని పూర్వవేదాన్ని జనరంజకంగా

తెలుగులోనికి అనువదించారు.

2. ఆధ్యాత్మికవేత్తగా : ఆధ్యాత్మిక చింతనకు పెద్దపీట వేస్తూ ఆయన నడిపే బైబులు భాష్యం పత్రిక, బైబులు గ్రంథమాల ఆయన

ఆధ్యాత్మికరంగంలో నిత్యకృషీవలుడని చెప్పకనే చెబుతాయి.

3. విద్యార్థి బాంధవునిగా: విద్యార్థిలోకాన్ని ఉత్తేజపరచడానికి, వారిలో నవచైతన్యం నింపడానికి ఆయన నడిపే చైతన్యవాణ్తి పట్రిక, విద్యార్థిహిత

(గంథమాల, విద్యార్థిలోకానికే నిర్దేశకాలు.

4. వక్తగా : అంద్రరాష్ట్రమంతటా తిరిగి విద్యార్థులకు,ఉపాధ్యాయులకు, ఉపదేశకులకు సామాన్యప్రజానీకానికి వందలకొలది సదస్సులు నిర్వహించి, వారిలో నవ్యోత్సాహాలను నింపారు.